
Introductie cursus inzicht meditatie

Henk Barendregt & Marij Geurts

Han Fortmann Centrum: februari maart 2007

Deze notities vormen een ruggesteun bij de introductiecursus vipassana (inzicht
meditatie). Het leren van vipassana is vergelijkbaar met het leren bespelen
van een muziek instrument: het vereist inzet en concentratie. Verder is het bij
beide onderwerpen zo dat je het oefenen niet kunt vervangen door lezen over
het onderwerp. Ook is het zo dat je niet moet beginnen met piano spelen om
een beroemde pianist te worden: je moet je op de muziekstukken richten waar
je aan toe bent. Wanneer je hierin opgaat, dan gaat de studie met veel plezier.
Hiermee willen we jullie niet afschrikken. Voor vrijwel iedereen is het mogelijk
verbetering aan te brengen in zijn of haar bewustzijn. Wat er dan te verbeteren
valt en in welke richting zal niet worden opgedrongen.

1 Discipline, concentratie en inzicht

Ons bewustzijn heeft inhoud en een type. De inhoud is bijvoorbeeld de kleur
ervaring wanneer we naar dit (blauwe) voorwerp kijken. Het type aan de andere
kant kan zijn vreugde of droefheid. Maar ook een vredig gevoel van innerlijke
rust is een mogelijk type, of ook een rusteloze neiging tot activiteit.

In het dagelijkse leven optimaliseren mensen meestal de inhouden van hun
bewustzijn: men wil bijvoorbeeld een groot huis, een mooie vrouw en een snelle
auto. Dat zijn typisch mannelijke waarden en zo is er ook een vrouwlijke
variant van het verlanglijstje. De achterliggende bedoeling is dat men door
deze inhouden hopelijk mooie bewustzijnstypes krijgt, dat men gelukkig wordt.
Maar dat lukt niet altijd: een groot huis heeft vaak een hoge hypotheek; een
mooie vrouw kan wispelturig zijn; en een snelle auto heeft veel benzine nodig.

De meditatie is direct op de bewustzijnstypes gericht, zodat men onafhankelijk
van de inhoud ook tereden of rustig kan zijn. Dat houdt niet in dat men alles
zal slikken van anderen, maar dat je nu een extra mogelijkheid hebt om lekker
in je vel te komen.

Er zijn (minstens) twee soorten meditatie. De concentratie (samatha) en
de inzicht (vipassana) meditatie. In de concentratie meditatie richt men zich
op het verkrijgen van prettige bewustzijnstypes: innerlijke rust en vreugde.
Dat gebeurt door de geest te trainen langere tijd met een bepaalde inhoud
om te gaan, en dit met geduld en vrede. Dit is een vermogen dat sommige
mensen meer dan anderen habben. Maar het is ook een vermogen dat getraind

1



kan worden. In de inzicht meditatie richt men zich in eerste instantie op de
vermindering en tenslotte de eliminatie van negatieve bewustzijnstypes. Daarbij
is het belangrijk om de zogenaamde ‘opmerkzaamheid’ te ontwikkelen. Dat is
een bewustzijnstype waarbij men observerend is, zonder reactief te zijn: men
ziet hoe de dingen op ons over komen, zonder dat men meteen iets hoeeft te
ondernemen. Weer is het zo dat men wel iets kan doen, maar dat het niet per
se hoeft: zo krijgen we ruimere mogelijkheden voor ons gedrag.

Deze cursus is in de inzicht meditatie. Maar daaroor hebben we tot op zekere
hoogte ook een goede concentratie nodig. Concentratie komt niet vanzelf, maar
kan wel aangeleerd worden met behulp van discipline. Dat is een beetje een
ouderwets woord, maar het feit dat u allen zo ruim op tijd hier binnen gekomen
bent laat zien dat u het in voldoende mate hebt. De methode die u in deze
cursus zult leren zal bestaan uit

discipline 7−→ concentratie 7−→ inzicht.

De oefeningen die we doen maken zowel gebruik van concentratie als van
opmerkzaamheid. In feite oefenen we een geconcentreerde vorm van opmerk-
zaamheid. Waaruit het inzicht zal bestaan ga ik u nog niet vertellen: eerst geef
ik u de gelegenheid het zelf te ontdekken.

Opmerkzaamheid richt zich op de inhouden en types van het bewustzijn, op
de verschijnselen die hier en nu plaatsvinden. Als we dat met gepaste afstand
doen, dan beoefenen we de opmerkzaamheid. Die afstand dient niet om de
inhouden en types met hun bijbehorende emoties te onderdrukken, maar dient
om er heel dicht bij te kunnen komen, zonder erdoor meegesleurd te worden.
Tijdens de zitmeditatie zeggen we bijvoorbeeld:

“Rijzen, dalen, rijzen dalen, . . .”

Nog beter dan benoemen met behulp van taal is de directe observatie: we ‘zien
met een innerlijk oog’ dat tijdens de ademhaling onze buik (of borst indien we
hoger ademhalen) uitzet en en weer terug gaat.

Dan kan het zijn dat er een afleiding komt. We kunnen een verlangen
krijgen, bijvoorbeeld naar een cappuccino. Zo’n verlangen duwen we met zachte
hand weg en we blijven opmerkzaam op de ademhaling. Dit ‘wegduwen’ is een
toepassing van de concentratie techniek. Maar als het verlangen hardnekkig
is, dan lukt het soms niet om het weg te duwen en blijft het op de voorgrond.
In dat geval wisselen we van ‘meditatie object’: we gaan ons richten op het
verlangen zelf en observeren dan ‘O, er is verlangen’. Let op dat we ons niet op
de cappuccino richten. Dat is maar een idee. Veel belangrijker is het concrete
verlangen dat we tot meditatie onderwerp kunnen maken. Daar dit ‘wisselen
van meditatie object’ zijn we weer helemaal in het hier en nu en bezig met de
observaties.

Ook bij de loopmeditatie richten we onze aandacht met opmerkzaamheid en
wel op de bewegingen van onze voeten. Die aandacht op lichaamlijke verschijn-
selen is belangrijk. Wanneer we van onze negatieve bewustzijnstypes af willen
komen en we proberen dat te doen door er afstand van te nemen, dan wil

2



de geest nog steeds input hebben. Dat komt omdat de geest altijd input wil
heben. Wanneer we nu even een bepaald stukje bewustzijn hebben losgelaten,
dan moeten we zorgen dat de geest wel iets anders te observeren heeft. Hiertoe
gebruiken we onze zintuigelijke input: die van het lichaam met zijn tastzin,
die van het oor met het horen, die van het oog met het zien, die van de neus
met het ruiken en die van de tong met het proeven. Alle lichaamlijke zintuigen
worden samengevat onder de noemer ‘lichaam’. De input die hier ontvangen
wordt vormt de eerste pijler van de opmerkzaamheid.

Ik raad u aan om thuis te gaan mediteren, per dag 15 minuten en wel
ongeveer 7 en halve minuut lopend en dezelfde tijd zittend. Deze korte tijd
is gekozen opdat u niet kunt zeggen dat u er geen tijd voor heeft. Als u er
lekker mee bezig bent zult u misschien merken dat u als vanzelf langer gaat
lopen en zitten. Om het kwartier ook werkelijk aan meditatie te besteden, kunt
u het beste een afspraak met uzelf maken.

2 Opmerkzaamheid

Vipassana is het paliwoord voor inzicht. Hiermee wordt niet het intellectuele
inzicht bedoeld wat ontstaat doordat we denken. Het is het inzicht dat zich op
een natuurlijke wijze ontvouwt door innerlijk schouwen van lichaam en geest.
Dit innerlijk schouwen gebeurd door opmerkzaam (mindfull) te zijn.

Door opmerkzaam te zijn, dat is een van moment tot moment aanwezig
zijn bij wat er ons lichaam of in onze geest gebeurt, vindt er een zuivering
plaats in ons lichaam en onze geest. We zijn opmerkzaam op wat er binnen
komt via de zintuigen: ogen-zien, oren-horen, neus-ruiken, lichaam-tast, tong-
proeven, denken (in de boedhistische psychologie wordt denken als het zesde
zintuig gezien). In ons dagelijkse leven zijn we ons meestal niet zo bewust van
wat we waarnemen. We ervaren meestal de effecten. We vinden bijvoorbeeld
iets prettig, aangenaam of onprettig en onaangenaam. Of we willen graag dat
iets prettigs doorgaat of iets wat we als onaangenaam ervaren weer stopt. We
zijn ons niet zo bewust dat we in ons waarnemen voortdurend gestuurd worden
door wat we prettig vinden of wat we liever niet hebben: we zijn onwetend.
We identificeren ons zonder dat we ons bewust zijn met een ervaring en maken
ons eigen verhaal erbij. Dat verhaal ontstaat meestal ook weer onbewust en is
gebaseerd op wat we eerder meegemaakt of geleerd hebben. Door opmerkzaam
te beoefenen leren we om op een niet geıdentificeerde manier waar te nemen.
We zijn ons ten volle bewust van wat we zien, horen, voelen, ruiken etcera, maar
we verliezen ons er niet in. Daardoor kunnen we heel helder en diep ervaren
wat er werkelijk gaande is.

Als we opmerkzaamheid beoefenen dan staan we open voor wat er gebeurd
in ons lichaam/geest systeem. Opmerkzaamheid is belangstellend en zonder
oordeel. Opmerkzaamheid kenmerkt zich verder door onpartijdigheid en geduld.
We zijn bereid oog in oog te staan zowel met de prettige als met de onprettige
ervaringen in ons leven. Opmerkzaamheid is ook onpersoonlijk.

Hoe we opmerkzaamheid kunnen beoefenen staat precies beschreven in de

3



satipathana sutta. Dit is een tekst uit de pali canon, geschreven ongeveer 300
jaar nadat Boedha overleden was (Boedha leefde 2500 jaar geleden in Noord
India). De tekst vertelt dat we opmerkzaam zijn in vier gebieden (de vier
grondslagen van opmerkzaamheid), n.l. ons lichaam, voelen (prettig, onprettig
en neutraal), denken en de conditioneringen.

Mahasi Sayadaw, een birmese monnik en meditatieleraar die leefde in de
vorige eeuw, gaf aan dat er 2 dingen van belang zijn bij het oefenen: 1.We
moeten van moment tot moment opmerken (registreren) wat er gebeurd. Dit
doen we continu, zonder ophouden en we registeren een object (rijzen of dalen,
een gevoel, een gedachte, een herinnering, een emotie etcera) precies op het
moment dat het zich voordoet. 2. We maken een mentale notitie van wat
we opgemerkt hebben. Het is een kort innerlijk mentaal aanstippen. Als er
rijzen van de adem is kunnen we dat als rijzen benoemen, als er een gevoel is
benoemen we dat als voelen, als er een geluid is benoemen we dat als horen.
Dit innerlijk benoemen heeft als functie dat we onze aandacht op het object
gericht houden. We bevestigen als het ware “Ik heb het gezien”. In het begin
is dit erg ondersteunend in het oefenen. Later als de concentratie sterker is en
onze opmerkzaamheid zich verdiept heeft, kunnen we volstaan met het puur
opmerken van het object. Dit innerlijk benoemen doen we met een vriendelijke
milde houding.

Vipassanameditatie zal uiteindelijk een kalme geest tot gevolg hebben. Door-
dat we van moment tot moment opmerkzaam zijn en onze concentratie toeneemt,
doordat we ons steeds opnieuw inzetten, hoe vaak we ook afdwalen, zal onze
geest rustig en kalm worden. We worden minder slaaf van onze gedachten,
gevoelens en conditioneringen. Inzicht ontwikkelen in de drie karakteristieken,
de wezenskenmerken van het leven in ons en buiten ons. Deze drie zijn: 1.Anicca
(vergankelijkheid, veranderlijkheid, ‘niet blijvendheid’). We gaan steeds meer
zien en ervaren dat het leven een voortgaande stroom van veranderende verschijn-
selen is. Ook ons lichaam en onze geest zijn daaraan onderhevig. 2. Dukkha
(onbestendigheid, lijden). We ervaren dat deze voortgaande stroom van veran-
dering een gevoel van onbestendigheid geeft. Het is onaangenaam. Meestal
steken we erg veel energie in om deze onbestendigheid niet te hoeven voelen
in plaats van dit onder ogen te zien. 3. Anatta (zelfloosheid, ‘geen controle
hebben’). We hebben geen daadwerkelijk invloed op de veranderlijkheid van
het leven. Onze adem voltrekt zich gewoon, we worden geboren, worden oud en
zullen dood gaan, een prettige vakantie gaat altijd weer voorbij.

Het onder ogen kunnen zien dat dit het leven is, is enorm bevrijdend. We
ontwikkelen acceptatie, zonder onverschillig te worden. Door de meditatie leren
we op een gelijkmoedige en vriendelijke manier met de wisselvalligheden van het
leven om te gaan

Of onze meditatiebeoefening vruchten zal dragen kunnen we van te voren
niet zeggen. We kunnen het meditatieproces vergelijken met het planten van
een boom. Als we we een boom willen planten om in de herfst appels plukken
kunnen we een goeie boom kopen. Hem op een lichte plaats in voedzame grond
zetten. We kunnen hem water geven en goed snoeien. Kortom we kunnen voor
een aantal condities zorgen waardoor de kans groot is dat de boom zich goed

4



ontwikkelt en vruchten zal dragen. Zo ook met onze meditatie. We kunnen
de juiste condities scheppen zoals de juiste techniek leren, zorgen voor een
prettige rustige meditatieruimte en regelmatig oefenen. We kunnen met inzet
en volharding oefenen. Maar het proces vraagt ook om vertrouwen en overgave.
Het inzicht en de innerlijke bevrijding zullen zich ontvouwen onder de juiste
condities. We kunnen het echter niet forceren.

3 De vijf hindernissen en vijf helpers

Jullie weten inmiddels dat het ankerpunt van de meditatie bestaat uit de op-
merkzaamheid op het rijzen en dalen. En je weet inmiddels ook dat dat vaak
niet lukt. Deels lukt dat niet om dat je je opmerkzaamheid en concentratie nog
verder moet ontwikkelen. Dat kun je doen door veel te oefenen.

Waar ik het vandaag over wil hebben is dat we meestal een aantal hindernissen
tegenkomen. In iedere spirituele traditie wordt daar over gesproken. Als je tot
innerlijke bevrijding, innerlijke vrede wilt komen, geluk wilt ervaren die van
meer blijvende aard is dan de wereldse genoegens, dan is de weg soms prachtig
maar soms geplaveid met obstakels.

Het is een misvatting om te denken, en dat heb ik ook in het begin gedacht,
dat de meditatie goed is als het prettig voelt. Integendeel. Soms is het helemaal
niet prettig en moeten we hard werken, veel inzet en disciplinme hebben om
onze aandacht er bij te houden. We gaan nu de vijf hindernissen opsommen.

1 & 2. De twee belangrijkste en meest omvattende hindernissen zijn verlangen
en begeerte. Even kort een stukje herhaling. Eigenlijk is ons leven er op gericht
op ons zo prettig mogelijk te voelen en pijn te vermijden. Hoe werkt dat. Via
onze zintuigen: oren, ogen, neus, tong, lichaam en denken komen voortdurend
prikkels binnen die ons een onprettig of prettig gevoel geven. Als we ons hier
niet van bewust zijn dan hechten we ons meteen en we zetten alles in het werk
om de prettige ervaring voort te laten bestaan en de onprettige te veranderen.
Op zich is daar niets mis mee. Zij het dat er veel in het leven is wat we niet in
de hand hebben.

We hebben eerder genoemd dat het leven voortdurend verandert, ook in
ons lichaam en onze geest, en dat dat onbevredigend is. Daarnaast zijn er
gewoon een aantal dingen in het leven die gewoon onprettig zijn zoals ziek zijn,
ouder worden, geconfronteerd worden met iets wat je niet wilt, verliezen wat je
dierbaar is, niet krijgen wat je had gehoopt. Daar moeten we maar mee zien te
leven. Dat is onze existentiële situatie.

Hoe komen we begeerte en afkeer tegen in de meditatie? Neem bijvoorbeeld
begeerte. Je zit een tijdje en je krijgt last, je wilt een ander bankje, van beneden
komt mooie muziek en je vergeet om te noteren “horen, horen”, en je verliest je
in de muziek en je verlangt naar meer. Je zit te denken aan de heerlijke maaltijd
die je te wachten staat, je laat je meenemen door die fantasie.

Dan is er ook afkeer. De helicopter vliegt met lawaai over, wat nog wel eens
gebeurt en je wordt boos of angstig (al naar gelang je conditionering op hard
geluid). Je wilt dat de bel gaat want je zit ongemakkelijk, je hebt pijn. Je merkt

5



dat het je moeite kost om stil te zitten en je geeft jezelf op de kop, i.p.v. die
onrust toe te laten en te accepteren. Je vind dat er te lang gepraat wordt en je
raakt gerriteerd.

Het willen houden zoals het is omdat het prettig is, het anders willen omdat
het onprettig is! Hoe werken we daarmee in de meditatie? Door al die gevoelens
en gedachtes op te merken als ze er zijn en vervolgens ook de reacties in onze
geest te observeren, als je te laat was met het eerste.

Een voorbeeld. Hard geluid is horen, onprettig. Angst en boosheid, bonzend
hard, koude rillingen. Wat je niet doet is er over na gaan denken of mee gaan
met de verhalen, de drama’s die onmiddelijk ontstaan.

Voor alle hindernissen geldt dat het slechts gedachten zijn die weer gevoelens
op kunnen roepen , met bij behorende lichamelijke sensaties.

De andere hindernissen zijn de volgende.
3. Slaperigheid. Die is lastig. Maar soms heeft het lichaam behoefte aan

slaap en val je even weg. Belangrijk is om mindful. te blijven. Je kunt je ogen
open doen. Of zelfs gaan staan. Als je thuis mediteert, zorg dan dat het niet te
warm is.

4. Rusteloosheid en zorgelijkheid. Rusteloosheid is vaak gericht op de
toekomst, zorgelijkheid op het verleden.

5. Twijfel. Doe ik het wel goed. Zou ik niet beter iets anders kunnen doen?
Helpt dit mediteren wel echt? Ook hier kunnen we zien dat er twijfel is. En je
inzet versterken. Soms kun je dit gevoel gewoon afkappen: “Nu even niet!”

De hindernissen kunnen we overwinnen door de 5 helpers. Deze zijn als volgt.
1. vertrouwen, 2. inzet, 3. opmerkzaamheid, 4. concentratie en 5. analyse of
wijsheid. De vijf helpers gebruiken we als volgt. Door vertrouwen te hebben in
onze oefening kan het beter gaan. Door onze discipline te versterken: ons steeds
weer in te zetten om opmerkzaam te zijn zodat onze concentratie zich verdiept.
En daardoor onze opmerkzaamheid zich weer verscherpt. Door te bedenken dat
de vergankelijkheid gewoon een feit is zodat we de drie karakteristieken beter
kunnen aanvaarden.

4 De vier manieren van opmerkzaamheid

De frase ‘de vier satipatthanas’, meestal minder nauwkeurig vertaald door ‘de
vier funderingen van de opmerkzaamheid’ betekent eigenlijk ‘de vier gebieden
waarop je de opmerkzaamheid kunt toepassen’. Deze omvatten alle aspecten
van het leven. De vier zijn: lichaam, gevoel, denken en conditionering. We
bespreken ze achtereenvolgens.

1. Lichaam

Dit gebied heet in het pali ‘rupa’, of te wel lichaam. Opmerkzaamheid in deze
richting houdt in de opmerkzaamheid op gewaarwordingen welke binnenkomen
via de fysieke zintuigen: tastzin, zien, horen, ruiken en proeven. Opmerkzaamheid
op de ademhaling of de voetstappen behoren duidelijk tot het gebied lichaam

6



en wel tot het deelgebied de tastzin (lichaamlijk gevoel). Men kan onderscheid
maken tussen warme, koude en neutrale temperatuur. Maar ook tussen harde
of zachte aanraking. Ook kunnen we met de lichaamswaarneming bewegingen
observeren, bijvoorbeeld wanneer we een natte vinger in de wind opsteken.
Naast opmerkzaamheid op het lichaamsgevoel kan men deze ook op de input
van de andere fysieke zintuigen richten. Horen we bijvoorbeeld een glas vallen
dat daardoor breekt, dan observeren we ‘o, geluid’. Lukt het ons om bij de
input van onze fysieke zintuigen te blijven, dan is er geen probleem: we worden
dan niet meegesleurd door onze emoties.

2. Gevoel

In het dagelijkse bewustzijn hebben we zeer vaak een waardeoordeel over wat
tot ons komt. We vinden iets prettig, onprettig of neutraal. Daar kunnen we
onze opmerkzaamheid op richten. Dat kan iets minder gemakkelijk zijn, dan
wanneer we ons beperken tot de zintuigelijke input. Maar door opmerkzaam te
zijn op het gevoel, zal het effect kunnen zijn dat het geen al te grote proporties
aanneemt. Bij het gebroken glas kunnen we het gevoel observeren van droefheid
voor het verlies of boosheid om onze onhandigheid.

3. Denken

Als we niet in het hier en nu van de zintuigelijke input en de gevoelskleuring
blijven dan kunnen onze gedachten ons meenemen. Een tijdje lang zefs, zonder
dat we het merken. Na oefenen met zo lang mogelijk durende opmerkzaamheid
zal de periode van onopmerkzaamheid steeds korter worden. Op een gegeven
moment observeren we dat er denken is, zonder daarin mee te hoeven gaan.

Nadat het glas gevallen is, wat we konden horen en misschien betreuren, kan
de gedachte komen ‘gebroken glas’. Opmerkzaamheid daarop wordt geclassificeerd
als ‘denken’. Een volgroeide opmerkzaamheid zal niet automatisch meerollen
met de stroom van gedachten.

4. Conditionering

Zijn we een tijdje niet opmerkzaam, dan kunnen na de zintuigelijke input het
gevoel en het denken een sterke samenwerking aangaan. ‘Verdorie (gevoel),
glas kapot (gedachte); ik heb het van mijn oma gekregen (gedachte), ik mis
haar sinds haar overlijden (gevoel met gedachte), wat ben ik toch een sukkel
dat ik dat glas niet voorzichtiger behandeld heb’. Nu zitten we in het spinsel
dat uit input, gevoel en denken bestaat en zodanig verwoven is dat we niet
afzonderlijk op de componenten opmerkzaam kunnen zijn. We noemen dit
conditionering. Het is als een sterk touw dat uit dunnere touwtjes door draaiing
tot een sterk geheel gemaakt is. Zo’n conditionering heet ook wel een ‘mind-
object’. Tijdens de conditionering lukt het niet om de dunnere touwtjes waaruit
het sterke touw bestaat uit elkaar te draaien. Maar zelfs dan is het mogelijk om
opmerkzaam te zijn. ‘O dit is conditionering’. Of misschien beter ‘O, weten,

7



dit is conditionering’. [Dat ‘weten’ kan dan helpen om afstand te creeren.] Na
verloop van tijd zal het mogelijk zijn om de componenten van het mind-object
losser te observeren. Dan verliest het aan kracht. Op dat moment gaan we met
onze opmerkzaamheid onmiddelijk terug naar het lichaam (de ademhaling of de
voetstappen). Dan worden het gevoel en de gedachte leeg. De zware last van
het mind-object valt van ons af.

De vier gebieden van de opmerkzaamheid zijn zodanig dat op een willekeurig
moment van ons leven het mogelijk is ons te richten op een van de vier. Zodra we
soepel worden in het beoefenen van de opmerkzaamheid zal dit kunnen zonder
dat het ons veel energie kost.

5 Zuivering

Door met de vijf helpers te oefenen zullen wij op ieder moment waarop we
opmerkzaam zijn ons kunnen verheugen in het vrij zijn. De kunst is alleen
om deze momenten vaak te laten voorkomen. Wij kunnen dit niet afdwingen.
Door op een geschikte manier ons over te geven aan de opmerkzaamheid zal
deze op een gegeven moment het roer overnemen van het ego. Dan zijn we
bevrijd. Dat houdt in dat een zeker percentage van onze bewuste momenten
echt opmerkzaam is. We noemen alleen de eerste vorm van verlichting. Heeft
men deze bereikt, dan wordt men ‘stroomwinner’. Deze persoon wordt niet
meer geplaagd door onzekerheid en twijfel. Dat gaat samen met het niet meer
geloven in het ego als een vaststaand stabiel verschijnsel. Het ego als dynamisch
proces bestaat wel. Zolang we nog geloven aan het ego als een vast bestaande
entiteit, dan willen we dat ego verdedigen en omdat dat niet goed mogelijk is
geeft dat onzekerheid. Niet meer aan het ego geloven betekend de afwezigheid
van neiging tot verdedigen en daarmee afwezigheid van onzekerheid en twijfel.
In latere zuiveringen, in total zijn er slechts vier, zullen eerst vrees en begeerte
verdund worden om tijdens de derde zuivering geheel weg te gaan.

8


