
De drie karakteristieken

De drie karakteristieken vormen een van de belangrijke kennismomenten van de
Vipassana meditatie. Een aantal yogi heeft opgeschreven hoe deze ervaring op
hen is overgekomen. Alleen Yogi 4 heeft gehoor gegeven aan de vraag iets op te
schrijven hoe je in je upaya werkt met de 3K naar leerlingen toe.
=============================================

Yogi 1 Loslaten en dan sterven terwijl je lichaam nog leeft

Zodra je geboren wordt is er de drang tot overleven. Dit uit zich in acties
om datgene wat het leven bevordert te omarmen, te versterken, te stimuleren en
datgene wat het leven bedreigd weg te houden, te verminderen, te vernietigen.
Deze twee neigingen worden in de ontwikkeling van het individu uitgebreid met
een enorm arsenaal aan ervaring, tactieken en strategieën. De ervaring leert wat
werkt en wat niet. Toch wordt er nooit een stadium van werkelijke veiligheid
bereikt er wordt nooit bestendig geluk gevonden. En het individu kristalliseert
uit. Dit noemen we ‘ego’. We verkeren met de illusie dat dit onze persoonlijke
identiteit is, die tot elke prijs behouden moet blijven.

Tijdens een retaite wordt je na de initiële fase, waarin het proces van zuiver-
ing en inzicht in gang wordt gezet, direct geconfronteerd met de twee neigingen
van begeerte, vasthouden en afkeer, wegduwen. Datgene wat prettig is probeer
je vast te houden en je probeert af te stoten wat onprettig is. Dit verhoogd het
contrast en de spanning. Datgene wat onprettig is wordt nog onprettiger en
je creëert vluchtplekken waar je je nog veilig kunt voelen. Je creëert gedacht-
enstromen en gewaarwordingen die ongevaarlijk of zelfs prettig lijken en je on-
twikkelt concentratie wat de onprettige ervaringen lijkt te onderdrukken. Dit
zou je allemaal kunnen scharen onder overlevingsstrategiëen van het automaton
”ego”. Dit gebeurt in de loop van uren of dagen en het contrast en de spanning
wordt steeds groter. Het enige resultaat is dat de pijn en het algehele malaise
gevoel tot een onver-dragelijke hoogte stijgen (na ’dagen’). Nu lijkt het over-
leven van het individu ”echt” in gevaar te komen. Je lijkt in een valkuil gestapt
te zijn, waaruit geen uitweg meer is. Je hebt je daar zelf ingemanouvreerd.

Er zijn nog maar 2 manieren om hier uit te komen. (1) Het stoppen van
het proces door te stoppen met de beoefening, of (2) de juiste houding vinden
waarmee je het probleem kunt benaderen. Je weet dat de juiste houding bestaat,
dus je gaat door. Je weet dat stoppen geen reële optie is. De ellende en wanhoop
en onmacht komt dan tot een climax. Op de een of andere manier bereik je het
moment dat er geen andere optie is dan te sterven. Figuurlijk dan wel want
het lichaam is in werkelijkheid niet aangetast alles gebeurd in je perceptie. Je
geeft de strijd op, je laat je weerstand varen, je laat los. Op dat moment verd-
wijnt het verlangen naar veiligheid oftewel de begeerte. Evenzo stopt de strijd
tegen het onwelkome, de afkeer. Dit zijn de twee neigingen die de pijn en het
intense ongemak tot deze grote hoogte hebben opgejaagd. Door het wegvallen
van deze neigingen brokkelt de ellende af tot niets of tot een niveau wat met de
dan sterk toegenomen concentratie vrij makkelijk te beheersen is. Het opgeven

1



van de initiële drang tot overleven heeft de bevrijding gebracht, de angst om te
sterven is voor het moment overwonnen. De weg wordt duidelijk, alleen door
het doen ophouden van begeerte en afkeer kan het voortdurende ongemak en
de drang dit te ontlopen gestopt worden. Dit proces steeds weer doorlopen
brengt het systeem steeds dichter bij het ervaren van de meest basale ervaring
van de oorzaak van het lijden en steeds dichter bij het meest basale loslaten
van de gehechtheid aan het idee van het bestendige ik wat in stand gehouden
moet worden. Uiteindelijk wordt dat totaal losgelaten en kan het begeerte- en
afkeerloze bestaan ervaren worden.

=============================================

Yogi 2

Onderstaand proces heb ik zelf ervaren, verschillende keren. Iedere keer weer
op een andere wijze.

Voorbeelden. Via woede en projektie naar buiten, veroordelen van een ander.
Via de woede kwam ik in de ervaring, die dagen aan hield en voelde als zeer
open, kwetsbaar en verbonden met het geheel. Na dagen werd dit steeds minder.
Via ervaringen van enkel alles als elementen ervaren. etc

Dit proces heeft een voor-trajekt van herkennen, erkennen en onderzoeken
en disidentificatie.

Met onderzoek bedoel ik oa het volgende. Hoe manifesteert zich een oordeel,
wat werd er getriggerd, hoe manifesteert zich dat in het lichaam. Welke gedachten
horen erbij? Zie de wisselwerking tussen lichamelijke en geestelijke reacties.
Merk de kondities op waardoor het opkomt en weggaat. En hoe je dat ervaart.

Disidentificaties. Emoties ontspannen zich op grond van bepaalde kondities
en verdwijnen weer.

Patronen komen op, dit patroon herkennen en zie dat niet als een permanent
iets, het steeds opnieuw zien van het patroon net zolang het niet meer opkomt.
Dan is het werkelijk schoon. Het uitzuiveren van kamma.

Dus opmerkzaamheid veranderd het patroon. Metta en mededogen is wat
je er mee creeert naar jezelf en daardoor begrip naar alle levende wezens.

Ik zie dit patroon bij mezelf en bij anderen die ik freguent zie en begeleid.
Dit is een proces die er altijd is, het leren zien van de ontkenning, de illusie

en herkennen hoe je het lijden verergert, wat de oorzaak is van je lijden en
de weg van het einde van het lijden. Ik zie het niet als een losstaand iets de
ervaring van anicca, dukkha en anatta. Dus ook in het begeleiden van yogi’s is
dit wat je voortdurend begeleidt door oa te kijken naar de hindernissen en de 5
faktoren vertrouwen, inzet, opmerkzaamheid, concentratie, wijsheid. Het mede
ondersteunen met mettameditatie vooral bij de veroordelen, schuld en schaamte
thema’s is wat ik erbij voeg.

Hoe kun je het een beetje dimmen, als de ervaring van anicca, dukkha en
anatta er is? Door te ontspannen, bv naar buitengaan in de stilte. Geeft vrijheid
en meer kunnen laten gebeuren wat er zich aandient en het versterken van het
verbonden zijn met de natuur, het geheel bij het wegvallen van het ”IK”.

Ook geleide meditaties over het lichaam kan helpend zijn. Bv de 4 ele-

2



menten aarde, water, vuur en lucht. Het gegeven dat er geen ik- geen lichaam
is, enkel een concept en het ervaren van de 4 elementen kan hier ondersteunend
in zijn. Hierbij denk ik ook over andere geleide meditaties tav de 4 grondsla-
gen van opmerkzaamheid zoals opmerkzaamheid op de gevoelens, of het denken.

=============================================

Yogi 3 Disgust

The student is now continuing to meditate having a consciousness that is neither
pleasant nor unpleasant, but is nevertheless very exalted. There is almost noth-
ing to do. The hindrances are gone and being mindful on for example breathing
is effortless.

At one moment the student notices that it becomes difficult to keep his
super consciousness. More and more pressure is growing on his mind (or is it
the head?). Even if it does not bother him, it is a threatening omen.

At any price the student wants to keep his exalted consciousness. But most
unfortunately he cannot keep his strong concentration any longer and he falls
back on what used to be his old consciousness. It turns out that this conscious-
ness is totally neglected. It looks like a giant abyss. Desperately the student
tries to regain his exalted consciousness. It does not work. Then suddenly the
student looses all grip and falls in the abyss. The experience is indescribable.
The following symptoms are some indications of what happens.

• Chaos: perception is completely confused; everything is turning.

• Anxiety: there is an ‘infinitely’ strong anxiety; all other anxieties seem to
be derived from this basic one.

• Disgust: one is extremely sick; the stomach turns and one has to vomit.

• Craziness: it feels as if one is crazy; the mind and the body are present,
but there is no ego anymore that controls everything.

The experience is more terrible than death, at least that is how it feels like.
Nevertheless thinking operates as usual.

Panic stricken the student goes to the teacher, who is available 24 hours a
day during the intensive meditation retreat, precisely for these cases of deper-
sonalization. The student hopes that the teacher can perform some miracle.
But that is not what happens.

The teacher reacts in an unexpected way. He says the following. “Remember
the theory. Our existence has three characteristics: changeability, suffering and
selflessness. Changeability means that no phenomenon is permanent. Even the
visual image that we have of a solid object is not constant. If we look well, we
will see many small fluctuations in the image as perceived. In this changing
world we look for some hold, something that is constant. In our ignorance we
consider our ego, our self, as a fixed remaining entity. But that is an illusion.
Why would our ego feel the need to be consolidated, if it were really permanent?
Well, the changeability causes the circumstances in which we live to be often in

3



conflict with the ideas of the ego and friction results. That is suffering. Finally,
selflessness means that the phenomena out of which our consciousness is built
up, are essentially beyond our control. These three attributes of our existence,
changeability, suffering and selflessness are in fact three aspects of one single
truth. Now you have experienced yourself these three characteristics. This is
important. Just continue your practice.”

But the student is not at all interested in meditation anymore. He just
wants to stop his depersonalization. The teacher notices this and gives specific
instructions. “Instead of prostrating for twenty minutes, you should do it from
now on each time twenty minutes longer. That is, first twenty minutes, then
forty, then sixty and so on. Work well on your mindfulness. Then the nausea
will disappear by itself. However, if it comes back, do not name it as ‘nausea’
but as ‘knowing’. Do not feed it.”

Emergency

Back in his room the student has lost all motivation and does not want to
continue the practice. However, stopping for a rest deteriorates the situation:
the abyss becomes more threatening and nauseating. In utter despair he follows
the instructions of the teacher. After a couple of hours it turns out that the
exercises have a calming effect. Especially the prostrations function well against
the sickness. Then the student wants to relax. But each time he slackens his
mindfulness, he is pushed back into the abyss. It is like having a knife on one’s
throat forcing one to meditate fully. It is a matter of life or death. Being tired,
the prostration exercises give new energy.

After having worked for many hours like this, being exhausted, the student
is not sure whether he can go to bed. It may induce the nausea again. The
student goes to the teacher and asks whether it is possible to go to sleep. “All
right, sleep with mindfulness”, is the answer.

The student sleeps remarkably well. However, the next morning the emer-
gency is still there. Only after some days of extremely hard work, the student
re-establishes a stable consciousness without nausea. His ego feeling returns,
albeit in another, more light, form. The student keeps some suspicion towards
the method.

=============================================

Yogi 4 De drie karakteristieken

Onderstaande heb ik een aantal weken geleden geschreven. Ik merk dat er
schroom is om het op te sturen. Alsof het mijn persoonlijke verdienste zou zijn
dat ik deze ervaringen gehad heb. Maar nu denk ik, ‘toe maar’. Ik hoop dat je
er iets aan hebt.

1. De ervaring, context en proces. In de loop van de 9 jaar dat ik vipassana
beoefen ben ik gaan begrijpen dat sommige van mijn ervaringen in de richting
gaan wat wordt omschreven als de drie karakteristieken. De ervaring van dukkha

4



is voor mijde belangrijkste aanleiding geweest om vipassana te gaan beoefenen.
Ik had de voorafgaande 25 jaar veel uitgeprobeerd zoals verschillende vormen
van therapie, TM, zenmeditatie) om van mijn , vooral mentale, lijden verlost
te worden. Het woord verlichting zei me niets . Ik wilde gewoon gelukkiger
worden. Ik begon dus aan de vipasasana beoefening, achteraf gezien, met een
verkeerde doelstelling, n.l. hoe kom ik van mijn lijden af. Gaandeweg begon ik
te beseffen dat ik er niet vanaf kwam, maar dat ik eerst echt naar moest kijken.

M.b.t. wat de drie karakteristieken genoemd wordt ben ik me af gaan vragen
of het niet heel ”persoonlijk” is hoe iemand dat beleeft? Daarmee bedoel ik dat
deze ervaringen heel verschillend van kleur en intensiteit kunnen zijn afhankelijk
van de voorafgaande condities en karmische bagage, terwijl de karakteristieken
an sich natuurlijk hetzelfde zijn; ze blijven dukkha, anicca en anatta.

De ervaring: In de laatste dagen van mijn eerste lange retraite van vier
weken in Birma (2000), ik mediteerde toen ruim twee jaar, werd mij dringend
geadviseerd om mijn ticket te verlengen en nog minstens een week te blijven.
Ik begreep niet waarom en vond het een vreemde vraag. Ik voelde me ellendig,
zowel lichamelijk als geestelijk. Ik had tijdens die retraite ook wel prettige er-
varingen gehad. Maar ik wilde niets liever dan weg uit deze ellende. Omdat
het ingewikkeld was om mijn ticket te verlengen heb ik dat niet gedaan. Ik was
opgelucht dat ik weg kon. Dit ellendig voelen heeft nog weken voortgeduurd,
uitmondend in een fikse depressie. Ik wist toen nog niet van de drie karakter-
istieken en de staat waarin ik verkeerde was voor mij meer van hetzelfde van wat
ik al jaren kende. Ik voelde me ambivalent t.a.v. het mediteren. Ik voelde na de
retraite afschuw en aantrekkingskracht tot de meditatie. De aantrekkingskracht
won het van de afschuw en ik pakte de meditatie na een tijd toch weer op.

Twee jaar later deed ik weer een vierweken retraite in Birma. Al vrij snel, ik
denk in de tweede week, kreeg ik last van heftige doodsangst. Ik was paranoia
over het idee dat ik nooit meer levend uit dit dictatoriale land zou komen. Ik
durfde er niet over te praten in mijn intervieuws omdat ik me schaamde voor
deze gedachten en gevoelens en ik het een blamage vond voor de gastvrijheid
en de hartelijke warmte die ik ervoer in het centrum. In de intervieuws werd
trouwens ook alleen gevraagd naar het rijzen en dalen en of je concentratie
goed was en hoe het lopen ging. Het was duidelijk niet de bedoeling dat je
over je emotionele belevingen sprak. (Hier ben ik de laatste jaren steeds meer
vraagtekens bij gaan zetten.) Ik vertelde uiteindelijk in algemene termen dat
ik me ”miserable” voelde. Opnieuw werd me dringend geadviseerd nog een tijd
te blijven. Maar mijn angst was zo groot dat ik vooral wegwilde. Toen ik de
retraite beëindigd had was de angst weg. Ik liep zonder angst door Yangon als
toerist. Nu kan ik zien dat ik niet echt opmerkzaam was op die gevoelens en
gedachten; ik benoemde niet juist en ging er steeds van weg. Bovendien kon ik
die fundamentele angstervaring niet zuiveren omdat ik niet in de gaten had dat
ik ook opmerkzaam moest zijn op de oordelen die ik er over had. Ik pakte niet
echt door. De angstervaringen en de gedachten en erover gingen met mij op de
loop, ik had wel opmerkzaamheid, maar niet continu. Ik was vooral gevangen in
mijn angstdrama. Verder schaamde ik me omdat ik in de vooronderstelling was
dat je na een aantal weken mediteren toch vooral in prettige bewustzijnsstaten

5



moest vertoeven. Het was een opluchting toen ik in het laatste interview te
horen kreeg dat ik juist doordat ik me zo ellendig voelde, op het goeie pad was.

Het heeft bij mij een aantal jaren geduurd voordat ik doorhad, maar vooral
onder ogen durfde zien, dat dukkha gewoon een feit is in het leven. Ik heb echt
moed moeten verzamelen en weerstand moeten overwinnen om me op dit basale
aspect van het leven af te kunnen stemmen. Het duurde lang voordat ik de
illusie doorzag dat ik dit wereldse lijden niet kon voorkomen.

Er komt nu een andere herinnering boven. Op een tiendaagse retraite. Er
kwamen veel pijnlijke emoties naar boven, dagen lang. Ik was wanhopig omdat
ik voor mijn gevoel weer naar een bekende film zat te kijken. Ik voelde me
ook teleurgesteld over het hele proces. Toen ik tijdens het intervieuw mijn
verhaal aan de leraar vertelde was deze heel aandachtig en heel liefdevol. Ze
zei niets, maar haar ogen waren warme, vriendelijke zonnetjes. En al vertellend
realiseerde ik me heel diep: dit is echt lijden. Deze ervaring en het het zien er
van was heel helder. Op dat moment veranderde er iets. Ik voelde me lichter
van binnen. Er was iets van me afgevallen.

Een heftige ervaring was afgelopen zomer op een drieweken retraite. In-
middels was ik er gelukkig achter dat het belangrijk is, wat er ook gebeurt in
je lichaam of geest of beiden, om opmerkzaam te blijven. Door een bepaalde
situatie werden heftige emoties opgeroepen. Ik was heel opmerkzaam, steeds
weer opnieuw. Het was afschuwelijk, dagenlang. Maar ik wist als ik niet op-
merkzaam blijf zal het mij in de greep houden of ik moet hier gewoon weg gaan.
Beseffend dat het dan niet echt weg zou zijn, maar in een gelijksoortige situatie
weer opnieuw geactiveerd kon worden. Soms waren die emoties even weg en dan
kwamen ze vervolgens nog heftiger terug. Steeds op een andere manier, allerlei
variaties volgden elkaar op en ik zag dat ik er niets tegen kon doen. Ik zag hoe
dit proces zich onafhankelijk van wat ik deed, zich voltrok in mijn geest. Het
leek erop dat naarmate ik opmerkzamer was, deze emoties ook erger werden.
Het ging maar door, het ging maar door. Er was geen ontkomen aan. Toen
ik dat ineens zag: ”hier is geen ontkomen aan; het enige wat je kunt doen is
opmerkzaam zijn,” leek dat mijn redding. Toen werd het stil in mezelf. Toen ik
de volgende ochtend in de ontbijtzaal kwam bleven die demonen voorgoed weg.
De eerste weken na deze retraite voelde ik me gelijkmoediger en rustiger dan
ooit. Ik kon wel even uit balans zijn, maar ik kon weer snel terug naar de rust
in mezelf. Dit veranderde naarmate mijn opmerkzaamheid door het leven van
alle dag minder werd.

Het thema waar ik in die retraite aan had gewerkt ging door en verdiepte
zich door situaties die ik meemaakte in de maanden daarna. De worsteling met
die pijnlijk emoties, ging in een andere variant gewoon door, een paar weken
geleden in een meditatieweekend. N.a.v. mijn ervaringen afgelopen zomer was
me duidelijk geworden dat de conditioneringen waar deze emoties in geworteld
zijn n.l., hardnekkig en diep zijn. Ik was voorbereid en ik zou niet wijken,
wat er ook gebeurde. De eerste dag was een marteling. Ik was vastberaden de
video te bekijken, stukjes opnieuw te bekijken als ik ze niet helder genoeg gezien
had. Ik realiseerde me hoe belangrijk het was dat ik wist over de samenhang en
wederzijdse bëınvloeding van inzet, concentratie en opmerkzaamheid. Het was

6



heel pijnlijk, maar ik voelde tegelijk de innerlijke ruimte die ontstond doordat
ik opmerkzaam was. Mijn vertrouwen dat het het juiste was wat ik deed, was
heel groot. Opnieuw werd het heftiger en heftiger. Ik voelde me beroerd en
kon niet meer onderscheiden wat nu mentaal en wat lichamelijk was; gewoon
beroerd. Na het avondeten kon ik alleen nog maar stampend door de polder
lopen en afwisselend mijn voeten voelen en hardop roepen en waarnemen dat
dit afschuwelijk is. En opnieuw besefte ik dat als mijn opmerkzaamheid zou
verslappen het alleen maar erger zou worden. Nu ik er op terugkijk, krijgt het
iets komisch en nuchters; ja gewoon veel, en so what. En toen, midden in die
orkaan van emoties, gedachten, tranen, misselijk van moeheid kwam er uit het
niets een diep mettagevoel op naar mezelf. Ik kon weer adem halen. Daarna
was ik rustig. De weken erna bleef het rustig. Toen begon het met vlagen weer
opnieuw, maar in een andere variatie.

Als ik terugga naar de vraag: hoe is je ervaring van de drie karakteristieken,
dan klinkt het of het een een- in -drie in een pakketje zou zijn wat zich in
een korte tijdsperiode laat kennen. Ik heb zelf het gevoel dat ik stukje bij
stukje door het bos, de bomen ga zien. Ik heb niet het gevoel dat ik ”de grote
bevrijding” heb ervaren. Wel grotere en kleinere ervaringen waarin ik de drie
herken. Dukkha ken ik heel goed. Ik leerde ook twee verschillende bewegingen
zien. De ene is dat het me tijd heeft gekost voordat ik doorzag wat het betekent
om echt opmerkzaam zijn op dukkha, in welke vorm dan ook. En dat ik door
begon te krijgen dat ik me vooral verzette tegen al die pijn. En dat verzet was
immens groot. Toen ik na het zuiveren van veel dukkha ook prettige mentale
ervaringen begon te krijgen ontstond er andere dukkha, n.l. de angst om het
weer kwijt te raken. Wat natuurlijk gewoon gebeurde. Ik heb ook niet meer het
gevoel dat ik nog ergens bang voor zou hoeven zijn in de meditatie. Terwijl ik
in het dagelijkse leven, het conventionele niveau, toch echt niet vrij ben van een
aantal angsten.

Gaandeweg, op allerlei manieren ben ik gaan zien hoe snel ervaringen ve-
randeren. B.v dat een stemming die ik aanvankelijk als depressie benoemde in
een zit van een uur ongelooflijk vaak van kleur en diepte veranderde; het con-
cept depressie paste er gewoon niet meer bij. Dukkha en anicca zijn me in de
loop van de jaren erg vertrouwd geworden. En ik kan ook steeds vaker zien,
maar ook toelaten dat er veel is waar ik geen invloed op heb; gedachte, emoties,
lichamelijke sensaties voltrekken zich gewoon, of ik het nou leuk vind of niet.
Toch heb ik dat mijn proces meer een soort stuitbevalling is. Er zijn zijn steeds
weëen en ik voel dat ik naar een punt gedreven wordt, en dan zet het niet echt
door.

2. Lesgeven. Wat ik uit mijn eigen ervaringen in dit proces geleerd heb is hoe
belangrijk het is om: -Gestaag goede opmerkzaamheid te ontwikkelen. Begeleid-
ing is dan heel belangrijk. -Aanmoediging op de moeilijke momenten is ook heel
belangrijk omdat je midden in het oerwoud echt niet meer weet welke kant je
uitmoet. -M.n. als er veel pijn en lijden is ,heeft het mij heel erg geholpen als een
leraar veel compassie en vriendelijkheid heeft. Ik heb ook wel eens meegemaakt
dat iemand ongëınteresseerd reageerde, bij het autistische af. Toen ging ik echt

7



over mijn nek. -Iemand in dit proces begeleiden is ook een ”fingerspitzengefühl”.
Het is volgens mij heel verschillend wat iemand nodig heeft. Wat ik heel stim-
ulerend vind als ik kan zien en voelen als een leraar een bepaalde realisatie heeft;
wat dat dan ook moge wezen. Dan zit het levende voorbeeld voor je en dan denk
ik : het is dus mogelijk. Ik ga het ook proberen. -Het is me in de loop van de
jaren ook wel duidelijk geworden hoe de oefening aanvankelijk erg gekleurd is
door: verwachtingen hoe het moet zijn, weerstand, oordelen, hang naar pret-
tige ervaringen, weg willen van het lijden. Kortom er is veel onwetendheid Het
toelaten van de 3 gaat bij mij met horten en storen. Twee passen vooruit, dan
weer terugvallen in onwetendheid, dan weer drie vooruit. Dan een hele sprong
vooruit. Dan weer de twijfels.etc

Hoe zou ik het zelf doen als (assistent) leraar: De belangrijkste conditie
voor het lesgeven vind ik wat ik leer door mijn eigen proces. Dat wat ik zelf
doorvoeld , doorleefd en gezien heb, daarmee ben ik vertrouwd. Daarvan heb ik
afstand genomen en dat kan ik ook veel helderder zien bij de ander. Het is net
als met een auto die regelmatig een grote beurt moet hebben in de garage, zo
moet je ook regelmatig naar retraites om de boel weer op te schonen en verder
te zuiveren. Om ervaringen te verfijnen kan soms een boek helpen. Wat mij
ook helpt is luisteren naar dhammatalks van andere leraren.

Wat ik verder belangrijk vind naast helderheid waar de de eervaring van de
drie overgaan, is een houding van vriendelijkheid, compassie, betrokkenheid en
soms distantie. Het proces naar het zien van de drie karakteristieken, stukje bij
beetje of ineens, is nou niet bepaald een lachfilm (wel als je het gezien hebt,
want dan denk je, ‘wat een kosmische grap!’). Met vriendelijkheid en compassie
aanwezig kunnen zijn bij het lijden en het geworstel van de ander is voor mij
een basisconditie in de begeleiding. Ik denk als je daar niet zo,n zin in hebt, dat
je dan geen leraar moet zijn.

Ik weet nu hoe belangrijk aanmoediging is en ook vertellen dat deze ellendige
ervaringen bij het zuiveringsproces horen. Het is dus zoeken en uitvinden wat
de juiste aanmoediging is en op het juiste moment informatie geven die onder-
steunend is.

Ik heb begrepen van Carol Wilson dat het zien van de drie karakteristieken
is iets is wat ieder moment overal kan gebeuren. Sommige mensen krijgen de
ervaring al vrij snel en spontaan. Als zo iemand nog weinig meditatie ervaring
heeft zou ik aanmoedigen om vooral opmerkzaam te zijn. En hem of haar
uitnodigen voor een gesprek. Ik zou dan ook kijken of die persoon stevig is.
Als mensen het niet kunnen dragen, aankunnen, zullen ze zich af willen keren.
Ik denk dat dat in sommige gevallen goed is. Vooral mensen die niet zo,n
goed contact hebben met hun lichaam zou ik dan aanmoedigen om lichamelijke
activiteiten te doen . Ook als mensen te bang zijn. Ik zou ze wel informeren
wat er gaande is en dat het een hele ”gewone” , bij het leven horende ervaring
is.

Er schiet me nu een ervaring binnen van jaren geleden. Ik was 13 en had
het gevoel dat ik in stukjes uit elkaar veel, oplostte, ik had het gevoel dat ik
niet meer bestond. Dat was heel naar en angstig. Ik kwam toen bij een psy-
chiater terecht die er vervolgens ( met wat ik nu weet, ook als therapeut) niet

8



zo erg adequaat mee omging, evenals mijn ouders die er niets van snapten en
alleen maar bezorgd waren. Ik heb jaren lang de angst gehad dat ik gek was
en in een inrichting zou belanden. Daar kon ik toen met niemand over praten.
Ik besprak dit, 25 jaar later, met mijn leertherapeut tijdens de psychosynthe-
seopleiding. Hij reageerde heel luchtigjes dat dit een ervaring was waar veel
monniken hun leven voor moesten mediteren. Ik voelde me opnieuw niet geho-
ord, want ik zat nog steeds met die angstige ervaring . Ik snapte ook niet wat
hij bedoelde. Aan de conditioneringen die ontstaan waren door deze ervaring
kon ik gelukkig later werken bij een andere therapeut. Wat ik hier uit leer is het
belang van door te vragen als mensen weinig meditatie ervaring hebben . M.n.
ook naar de conditioneringen (angst, oordelen, fantasiën etc.) die ontstaan na
zo,n ervaring en hen te wijzen hoe ze daarmee kunnen werken in de meditatie,
of in therapie. En waar mensen ( ook ik) geen raad mee weten en die kunnen
leiden tot verwarring en ontwetendheid. Hetzelfde geldt voor mensen met de
zogenaamde mooie mystieke ervaringen. Die moet je ook vaak helpen om het
te integreren en een plaats te geven.

Er valt nog meer over te zeggen. Misschien na de retraite die ik nu inga.

=============================================

5. Reports of Various Yogi Things that may happen

• Terrible, one is much more sensitive to the environment. Threw up when
his son took him to see a sensual show. (Normally people enjoy such a
show.)

• Storms, tranquility (like almost stopping to breath).

• Need to learn how to eat.

• Teeth are also vibrating; how should one brush the teeth?

• Mind is much sharper and can feel every tiny ‘atomic particle’ within the
body.

• Feeling like in a roller coaster.

• Mass of bubbles.

• Big vibrations.

• Burning like being cooked.

• Pain inside the mouth at the moment the vipassana vibration starts.

• Images during meditation that have never seen before, e.g. thousand hands
(moving), a bright and golden bodhisattava, a golden Buddha, a simple
monastery in the mountains, the death of a closed friend, more than 100
miserable faces that the yogi had never seen before, a ghost, etcetera.

• Smelling flowers in the meditation hall, even when there are no any flowers
around.

9



• Waves (of Metta from outside) coming in.

• Pain in side the chest for a year or more, while an MRI-scan found nothing.

• Being tired.

• Pain inside the body and upper arms.

• Mass of huge bubbles.

• No solidity at the heart position.

• Throat pain.

• Body/head ache.

• Itching like insects moving on the body, although actually no insects are
there..

• Feeling heavy.

• Light like floating in the water,

• Pressure.

• Hear the peaceful gong sound, although actually no gong rings yet.

• Peace, Joy.

• Melting, dissolutions.

• A moment of letting go of both pleasant and unpleasant sensations is a
wonderful moment. Deep tranquilities arise after that. A slow wave and
light feeling are inside the stomach and also to the wall when lying down.

• Pain inside the chest when dad passed away.

• Pain inside sometimes. Seeing people like vibrating jellyfish (2nd Bangha)

• Nice, like drops of water.

• Severe pain and agitation. One cannot sit anymore in the dhamma hall.

• Seeing that when people smile, they do not have a real smile.

• Cold, half the face feels burning.

• Pain inside the stomach, sensations inside the head while working. I had a
check with a medical doctor, but ultrasound examination found nothing.

• Sees the vibrations in the window (bangha) like the drops of water.

• Cries because yogi sees people passing towards death (they even appear
as sitting).

10



• Ankulieeman(a person who killed 999 people) is better than her.

• Really have Big Stomach during 3K (during a 4 months retreat as a nun
in the Mahasi style).

• Feel like nearly dead.

• Tired, pain inside the chest and upper arms for more than two years.

• Observing stronger Anicca and Anatta but feeling secure after retreat.
Being able to see people smile with greed, and not with a real smile.

• Feeling subtle oscillations, seeing light, feeling a free flow of part of body
or total body. Seeing radiation, bright and clear.

The teacher makes comments about the unpleasant sensations that occur dur-
ing Vipassana. “When we stop creating new input (while we are aware and
equanimous), the old stalks have to come out; it is a great opportunity to pu-
rify ourselves. When sensations cease, suffering ceases! Nature is kind: the
unpleasant ones usually come first.”

11


