INTERVIEW

De atomen van de geest

Henk Barendregt won in 2002 de Spinozaprijs voor zijn wiskundig
onderzoek. Opmerkelijk genoeg gebruikt hij een deel van de geldprijs voor
onderzoek naar de ‘abhidhamma’-visie op het menselijk bewustzijn. “lk hou
van het boeddhisme omdat het zo wetenschappelijk is.”

62 SCIENTIFIC AMERICAN

Door Ed Croonenberg & Aschwin Tenfelde

Mijnheer Barendregt, kunt u zich voorstellen dat
boeddhisme volgens veel onderzoekers een hob-
by is die u beter thuis kunt beoefenen?

“Ja, zeker als men niet weet wat het inhoudt.
Voor mij is het absoluut meer dan een hobby.”
Maar een wiskundige die neurofysiologische ex-
perimenten magopzetten, datis wel ruimdenkend
van de universiteit.

“Dat is het absoluut. De universiteit heeft het
zelfs aangemoedigd. Het feit dat ik de Spinoza-
premie heb gewonnen heeft er natuurlijk ook
wel mee te maken.”

Hoe bentuaanhetboeddhisme geraakt? Enwaar-
om juist aan de vipassana-variant?

“Toen ik postdoc was in Stanford begon ik met
zen-boeddhisme. Maar eenmaal terug in Ne-
derland kwam ik erachter dat hier vrijwel geen
zen-boeddhisme bestond, en ben ik vipassana
gaan doen. Die vorm van meditatie gaat aan-
zienlijk verder. Zen zie ik meer als concentratie-
meditatie en vipassana is meer inzicht-medita-
tie. Zen-meditatie is gericht op een stabiel be-
wustzijn, zeg maar ‘mooi weer’.
Vipassana-meditatie daarentegen is gericht op
een mooi klimaat —iets wat langer duurt, ook al
hou je op met mediteren. Maar om daar te ko-
men moet je wel door lelijk weer heen.”

Op grond van uw meditatieve ervaringen bent u
artikelen gaan schrijven die een verband leggen
tussen boeddhisme en neurofysiologie.

“Mijn eerste artikelen waren zuiver gebaseerd
op mijn eigen ervaringen, dus fenomenologisch
van aard. Ik kwam toen tot een model van de
menselijke geest, het zogenaamde cover-up-
model. Toen kwam ik het abhidhamma-model
tegen, uiteengezet door een Birmese leraar. Dat
cover-up-model kon ik vrij goed vertalen in dat
model. En het abhidamma-model hoop ik te
kunnen vertalen in de neurofysiologie.”

Wat moeten we ons voorstellen bij die eigen erva-
ringen?

“Dat waren ervaringen die optraden tijdens in-
tensieve retraites, die tien dagen tot zes weken
duurden. (Overigens: een Amerikaanse collega
van mij die ook onderzoek doet naar meditatie,
Allen Wallace, houdt dit jaar twee honderd-
daagse retraites.) De eerste ervaring was het zo-
genaamde ‘sublieme bewustzijn’. Daarin kan
pijn aanwezig zijn, maar dat vind je dan hele-
maal niet erg.”

Vanwege die ongemakkelijke lotushouding?
“Exact. Mediteren is opzettelijk de lijdensdruk
wat verhogen. Niet uit masochisme, maar uit de
doelstelling om daar anders mee om te gaan. En
dat doet pijn. Het opvallende is dat als je een uur
zit, de pijn begint na vijftig minuten. Zit je maar
een half uur, dan begint de pijn na twintig mi-
nuten. Het zijn die laatste tien minuten waar je
geen zin in hebt. Pijn is in feite ongeduld — en dat
was een inzicht. Een ander inzicht was dat je
pijn en de boosheid op die pijn kunt scheiden.
Als je dat door hebt, kun je zeggen: ‘laat die
boosheid maar zitten’. Wanneer je alleen maar
zuivere pijn hebt, lijd je veel minder.”

Toch nam u net een pilletje tegen uw kiespijn. U
kunt dit besef dus niet in het alledaagse leven
oproepen?

“Nee. Alleen in de retraite ben je tijdelijk in
staat om grotere pijn aan te gaan.”

Kun je het zodanig trainen dat het in elk moment
van je leven oproepbaar is?

“Nee. Maar misschien kan een totaal verlicht
persoon dat wel.”

Heeft het ‘sublieme bewustzijn’ ook prettige kan-
ten?

“Het lijkt op een mystieke ervaring, een extase.
Maar zoals een meditatieleraar eens tegen mij
en een aantal andere cursisten zei: ‘Jullie moe-
ten nu ook van die extatische toestand afstand

november 2007

www.scientificamerican.eu

nemen’. Een mede-meditator had het lef om te
vragen of we er toch niet éventjes van mochten
genieten, waarop de leraar zei: ‘It is a waste of
time’. Tk was toen ongelooflijk gefascineerd. Als
dit ‘sublieme’ een waste of time is, wat is er dan
allemaal nog meer?

“Mediteren is eigenlijk: overal ‘nee’ tegen
zeggen. Het is een soort deconstructie van alles,
inclusief jezelf. Op een gegeven moment kom je
dan in een soort dissociatie. In het boeddhisme
heet dat ‘de drie karakteristieken’, te weten cha-
os, walging en onbeheersbaarheid. (Dat zijn
geen verschillende dingen, maar het zijn drie
verschillende aspecten van hetzelfde.) In het be-
gin vond ik dat afschuwelijk, erger nog dan
sterven.”

Afschuwelijk?

“Je ‘ik’ is er niet meer. Je hebt geen grip meer op
de dingen, je bewustzijn is in elkaar gestort.”
Lijkt het op een nachtmerrie?

“Ja, maar wel met een belangrijk verschil: je
bent zeer opmerkzaam. Daardoor is het erger.
Bij nachtmerries word je misschien nog wat ver-
doofd door verlangens of angsten, terwijl je hier
alles zuiver zag. Je kunt het misschien vergelij-
ken met een kunstmatige psychose. Maar deze
ervaring van de drie karakteristieken heeft wel
een belangrijk doel.

“Je kunt je bewustzijn weer ‘lijmen’. We lij-
men met sterke gevoelens. Tk ontdekte ooit dat
als ik tijdens het mediteren sterke verlangens
kreeg — in dit geval een dame in de eetzaal van
het klooster die iets liefs voor mij deed door mij
thee in te schenken — het hele bewustzijn weer
aan elkaar floepte. Toen leerde ik dat ik daar-
door op een aparte manier beinvloed werd. Als
meditator nam ik nooit teveel eten. Maar door-
dat op dat moment mijn bewustzijn door ver-
langen aan elkaar gelijmd was, nam ik teveel
rijst, ook al had ik met mezelf afgesproken dat
niet te doen. Tk was dus eigenlijk post-hypno-
tisch beinvloed. Door opnieuw oefeningen te
doen viel mijn bewustzijn weer uit elkaar. Op
een gegeven moment kreeg ik te maken met
angst, en toen werd mijn bewustzijn door angst
aan elkaar gelijmd. Mijn vader, die hoogleraar
klinische psychologie was, had het volgende
model van fobieén: fobici zijn mensen die ooit
gedepersonaliseerd geraakt zijn, en vervolgens
hun bewustzijn aan elkaar hebben gelijmd met
angst. Die theorie kon ik in het klooster
bevestigen.

“Weer een andere keer lijmde ik het met
boosheid aan elkaar. Als ik naar de muur keek,
zag ik daar de boosheid in. Misschien ervaartu
zoiets ook als u verliefd bent. Dan ziet een muur

SCIENTIFIC AMERICAN 63



“BOEDDHA ZEI: ‘Geloof niets.
Onderzoek het eerst zelf.”

64 SCIENTIFIC AMERICAN

er anders uit dan wanneer u niet verliefd bent.
Verliefdheid is ook een soort lijm. Na deze ex-
perimenten sprak mijn leraar mij streng toe en
zei dat ik dat niet moest lijmen met gevoelens,
maar met mindfulness, want dat maakt vrij.
Dat deed ik toen braaf.

“Met behulp van mindfulness, oftewel op-
merkzaamheid, moet je proberen over de tegen-
zin tegen de drie karakteristieken heen te komen
zodat je deze niet meer erg vindt. Dat duurt een
tijdje, maar op een gegeven moment ontwikkel
je gelijkmoedigheid. Als je dan wat rustiger
bent, schiet je af en toe weer eens in de extase.
Maar soms ben je ook weer in de hel van die drie
karakteristieken. De clou is dan als het ware ge-
woon rechtdoor te lopen en extase, walging en-
zovoort gewoon links te laten liggen. Je moet
kalmte ontwikkelen en verrukking. Want ook
al ben je gelijkmoedig, je bent er op een gegeven
moment toch blij mee. De moeilijkste stap moet
dan nog komen, namelijk de overgave. Niet de
overgave aan een soort god, want boeddhisten
hebben geen god, maar een soort overgave aan
de natuur. Dit is het cover-up model.”
Envervolgens ontdekte u een boeddhistisch mo-
del dat goed bij deze ervaringen aansloot.

“Ja. Het abhidhamma-model zegt iets soortge-
lijks als wat de fysica zegt, maar dan over de
geest. Richard Feynman stelde dat de belang-
rijkste these in de fysica de volgende is: de ma-
terie die wij zien lijkt continu te zijn, maar is dat
helemaal niet: Als je goed kijkt bestaat materie

uit atomen. Uit die atomaire structuur kunnen
we bijvoorbeeld afleiden wat warmte is: een re-
latieve bewegingstoestand waarin de atomen
verkeren. We hebben dus geen apart element
‘warmte’ nodig. Het belangrijkste idee van het
abhidhamma-model is op een vergelijkbaar idee
gebaseerd. Ons bewustzijn verloopt niet conti-
nu, maar in flitsjes — bij wijze van spreken als
een 8-millimeter film. De fotofragmentjes lijken
allemaal een beetje op elkaar. Maar als je een
film uit 1915 bekijkt, ontbreken er wel eens een
paar foto’s en verloopt alles een beetje schokke-
rig. Zo is het ook met die flitsjes, die in het mo-
del ceta’s genoemd worden. Als die niet hele-
maal goed op elkaar volgen, krijg je dat schok-
kerige beeld van de drie karakteristieken. Op
zichzelf is dat niet erg. Als we die film uit 1915
zien, lachen we er misschien een beetje om dat
het zo schokkerig gaat. Maar als de hele wereld
voor het eerst zo schokkerig overkomt, denk je
dat alles instort. Die schrikreactie heeft een ne-
gatieve werking. Het overwinnen van de angst
vergelijk ik met de training van een parachute-
springer. Als wij vallen vinden we dat eng en
worden we een beetje misselijk. Maar een para-
chutespringer springt uit het vliegtuig, geniet
uitbundig van wat hij ziet, en trekt pas veel later
aan het touwtje om de parachute te openen. Een
astronaut heeft dat nog veel sterker, want die is
maandenlang gewichtloos. Dat betekent dat hij
zich maandenlang moet voelen alsof hij valt.
Daar is training voor nodig.

“Qoit zul je moeten depersonaliseren, al is
het maar omdat je doodgaat. Maar bij de mees-
te mensen gebeurt het al eerder, bijvoorbeeld als
ze het te druk hebben, ziek zijn, of een verlies lij-
den. Het diepere doel van boeddhisme is de exi-
stentiéle angel uit ons bewustzijn te halen, en
datis de angst voor de leegte, angst voor het be-
sef dat ons bewustzijn uit losse stukjes bestaat.
Dat is alles, maar het vergt wel training in het
ontwikkelen van concentratie en opmerkzaam-
heid. Om daar te komen moet je, in de woorden
van mysticus Johannes van het Kruis, door de
donkere nacht van de ziel.”

Hoe maakt u de vertaalslag naar de fysiologie?
“Neurofysiologisch is het helemaal niet zo gek
dat het bewustzijn uit discrete dingen bestaat.
Het bewustzijn heeft met neuronen te maken,
en een neuron heeft een actiepotentiaal.

Nu zou je kunnen zeggen dat we tien miljard
neuronen hebben, waarvan de actiepotentialen
wel degelijk vloeiend in elkaar overgaan. Maar
er is een andere theorie, ontwikkeld door
Christoph von der Malsburg, om de dingen die

november 2007

we horen en de dingen die we zien bij elkaar te
brengen. Door deze zogeheten ‘binding’ verlo-
pen ze synchroon. Hij denkt dat een aantal neu-
ronen tegelijkertijd vuurt en zo codeert wat je
hoort en ziet. Als er zo’n deelverzameling is in
het brein dat tegelijkertijd vuurt, heb je een rit-
me. En dat zijn dus mogelijkerwijs de ceta’s.”
Uinitieert onderzoek om dit daadwerkelijk aan te
tonen? En hoe gaat u te werk?

“Een psychiater in Ziirich heeft ooit een EEG
gemeten via 64 kanalen. Maar in plaats van
naar 64 grafiekjes te kijken, tekende hij op een
kaart in hoogtelijnen hoeveel millivolt een spe-
cifieke elektrode op een bepaald moment gaf.
Zo krijg je als het ware een gebergte dat veran-
dert in de tijd. Hij merkte op dat met periodes
van honderd milliseconden zo’n berg vrij stabiel
is. Zo zie je een opeenvolging van bergen. Hjj
noemde dat de atomen van de geest. Om te be-
ginnen willen wij dat onderzoek herhalen.”

Uw bedoeling is dus wetenschappelijk aan te to-
nen dat het abhidhamma-model correctis?

“Ja, maar ik heb daar nog een diepere bedoeling
bij. Tk wil laten zien dat de angst voor de leegte
overwonnen kan worden. Want heel veel men-
sen lijden daaronder. Een Amerikaans psycho-
loog en filosoof, Ken Wilber, heeft de hypothese
geuit dat heel veel mensen die in de psychiatrie
belanden, eigenlijk een spirituele crisis hebben.
Ze hoeven helemaal niet opgenomen te worden
en hebben in plaats daarvan spirituele onder-
steuning nodig. Deze kan geboden worden in de
vorm van mindfulness.”

‘Mindfulness’? Nu moet ik ineens heel erg aan
zweverige damesbladen denken.

“De term is inderdaad in de mode. Maar het is
een boeddhistische term, door Boeddha zelf ge-
introduceerd. Moleculair-bioloog Jon Kabat-
Zinn heeft het zo’n 25 jaar geleden naar de mo-
derne psychotherapie gebracht.

“Mindfulness is datgene wat ons in staat
stelt negatieve dingen onder ogen te zien. Dat
doe je door een soort metabewustzijn te kwe-
ken, waarmee je een gezonde afstand tussen jou
en je emotie creéert. Dat is niet een afstand om
de emotie maar onder het tapijt te stoppen,
maar een afstand om heel dicht bij de emotie te
komen zonder dat je erin meegezogen wordt.

“Psychotherapie is leren zwemmen, oftewel
een stabiel bewustzijn creéren. Mindfulness is
leren duiken, iets wat dient om een flexibel be-
wustzijn te krijgen. Maar de vraag is: valt mind-
fulness ook experimenteel aan te tonen?”

En?
“Volgens de abhidhamma, maar ook volgens ei-
gen ervaringen, gaat mindfulness gepaard met

www.scientificamerican.eu

het hebben van goede concentratie en gelijk-
moedigheid. Dat zijn eigenschappen waarvan je
kunt hopen dat je ze goed kunt meten met stan-
daardtests uit de neuropsychologie. We zijn dat
nu aan het uitproberen op meditatoren en niet-
meditatoren. We vragen bijvoorbeeld iemand
om te gaan mediteren en vervolgens leggen we
die tests voor. Op den duur gaan we het uitbrei-
den met het meten van hersenactiviteit. Ik doe
dat samen met collega’s in de biofysica en de
psychiatrie, want we willen dat ook gaan pro-
beren met patiénten die behandeld worden met
mindfulness-therapie.”

Is het niet opmerkelijk dat u zich daar als wiskun-
dige mee bezighoudt?

“Tk ben eigenlijk meer informaticus en zit in de
afdeling Intelligente Systemen, dus dat valt wel

£

mee.

Wiskunde is bij uitstek een geestelijke discipline.
Heeft u ook als wiskundige iets aan het abhid-
hamma-model?

“Er zijn een paar verbanden. Om wiskunde of
logica te doen heb je een bepaalde geestestoe-
stand nodig, namelijk een zekere discipline en
geconcentreerdheid. Die heb je ook nodig om te
kunnen mediteren. Daarnaast is wiskunde wel-
iswaar de meest exacte wetenschap, maar je
hebt het menselijk oordeel nodig om in te zien
of een bewijs correct is. Daardoor is de belang-
rijkste grond van de wiskunde gelegen in feno-
menologisch inzicht, waar ook de meditatie
plaatsvindt. De derde overeenkomst is dat zo-
iets als mindfulness ook van toepassing is op de
wiskunde. Godel steeg vanuit de rekenkunde
omhoog, om vervolgens de rekenkunde te be-
schrijven in de rekenkunde zelf.”

Niettemin blijft het opmerkelijk dat u als weten-
schapper een millennia-oude traditie wilt beves-
tigen. Gaat u ook iets falsificeren? Bijvoorbeeld
hoeveel verschillende soorten ceta’s er nu echt
zijn?

“Het abhidhamma-model beschrijft 89 ceta’s.
Het stelt verder dat er weliswaar veel meer be-
staan, maar deze 89 zouden de essentiéle zijn
die ons kunnen helpen om de angel uit ons be-
wustzijn te halen.”

Maar u sluit niet uit dat uw onderzoek op bijvoor-
beeld 74 uitkomt?

“Inderdaad. Het relevante getal is onderwerp
van nader onderzoek. Dat is helemaal volgens
de methodologie van het Boeddhisme zelf. Tk
hou van het boeddhisme omdat het zo weten-
schappelijk is. Boeddha zei: ‘Geloof niets op
grond van traditie of gezag, maar baseer je op
eigen ervaring en onderzoek.” ” "

“Het diepere doel
van boeddhisme is
de existentiéle
angel uit ons
bewustzijn te
halen. Dat is alles,
maar het vergt wel
training in het
ontwikkelen van
concentratie en
opmerkzaambheid.
Om daar te komen
moet je door de
donkere nacht van
de ziel.”

SCIENTIFIC AMERICAN 65



