
w w w. sc ient i f i camer ican .eu 	     SC IE NTIF IC AME RIC AN   63

interview

62  SC IE NTIF IC AME RIC AN� november 20 07

De atomen van de geest
Henk Barendregt won in 2002 de Spinozaprijs voor zijn wiskundig 
onderzoek. Opmerkelijk genoeg gebruikt hij een deel van de geldprijs voor 
onderzoek naar de ‘abhidhamma’-visie op het menselijk bewustzijn. “Ik hou 
van het boeddhisme omdat het zo wetenschappelijk is.”

Mijnheer Barendregt, kunt u zich voorstellen dat 
boeddhisme volgens veel onderzoekers een hob-
by is die u beter thuis kunt beoefenen?
“Ja, zeker als men niet weet wat het inhoudt. 
Voor mij is het absoluut meer dan een hobby.”
Maar een wiskundige die neurofysiologische ex-
perimenten mag opzetten, dat is wel ruimdenkend 
van de universiteit.
“Dat is het absoluut. De universiteit heeft het 
zelfs aangemoedigd. Het feit dat ik de Spinoza-
premie heb gewonnen heeft er natuurlijk ook 
wel mee te maken.”
Hoe bent u aan het boeddhisme geraakt? En waar-
om juist aan de vipassana-variant?
“Toen ik postdoc was in Stanford begon ik met 
zen-boeddhisme. Maar eenmaal terug in Ne-
derland kwam ik erachter dat hier vrijwel geen 
zen-boeddhisme bestond, en ben ik vipassana 
gaan doen. Die vorm van meditatie gaat aan-
zienlijk verder. Zen zie ik meer als concentratie-
meditatie en vipassana is meer inzicht-medita-
tie. Zen-meditatie is gericht op een stabiel be-
w us t z i jn ,  z e g  maa r  ‘mooi  we e r ’. 
Vipassana-meditatie daarentegen is gericht op 
een mooi klimaat – iets wat langer duurt, ook al 
hou je op met mediteren. Maar om daar te ko-
men moet je wel door lelijk weer heen.”

Op grond van uw meditatieve ervaringen bent u 
artikelen gaan schrijven die een verband leggen 
tussen boeddhisme en neurofysiologie.
“Mijn eerste artikelen waren zuiver gebaseerd 
op mijn eigen ervaringen, dus fenomenologisch 
van aard. Ik kwam toen tot een model van de 
menselijke geest, het zogenaamde cover-up-
model. Toen kwam ik het abhidhamma-model 
tegen, uiteengezet door een Birmese leraar. Dat 
cover-up-model kon ik vrij goed vertalen in dat 
model. En het abhidamma-model hoop ik te 
kunnen vertalen in de neurofysiologie.”

Wat moeten we ons voorstellen bij die eigen erva-
ringen?
“Dat waren ervaringen die optraden tijdens in-
tensieve retraites, die tien dagen tot zes weken 
duurden. (Overigens: een Amerikaanse collega 
van mij die ook onderzoek doet naar meditatie, 
Allen Wallace, houdt dit jaar twee honderd-
daagse retraites.) De eerste ervaring was het zo-
genaamde ‘sublieme bewustzijn’. Daarin kan 
pijn aanwezig zijn, maar dat vind je dan hele-
maal niet erg.”
Vanwege die ongemakkelijke lotushouding?
“Exact. Mediteren is opzettelijk de lijdensdruk 
wat verhogen. Niet uit masochisme, maar uit de 
doelstelling om daar anders mee om te gaan. En 
dat doet pijn. Het opvallende is dat als je een uur 
zit, de pijn begint na vijftig minuten. Zit je maar 
een half uur, dan begint de pijn na twintig mi-
nuten. Het zijn die laatste tien minuten waar je 
geen zin in hebt. Pijn is in feite ongeduld – en dat 
was een inzicht. Een ander inzicht was dat je 
pijn en de boosheid op die pijn kunt scheiden. 
Als je dat door hebt, kun je zeggen: ‘laat die 
boosheid maar zitten’. Wanneer je alleen maar 
zuivere pijn hebt, lijd je veel minder.”
Toch nam u net een pilletje tegen uw kiespijn. U 
kunt dit besef dus niet in het alledaagse leven 
oproepen?
“Nee. Alleen in de retraite ben je tijdelijk in 
staat om grotere pijn aan te gaan.”
Kun je het zodanig trainen dat het in elk moment 
van je leven oproepbaar is?
“Nee. Maar misschien kan een totaal verlicht 
persoon dat wel.”
Heeft het ‘sublieme bewustzijn’ ook prettige kan-
ten?
“Het lijkt op een mystieke ervaring, een extase. 
Maar zoals een meditatieleraar eens tegen mij 
en een aantal andere cursisten zei: ‘Jullie moe-
ten nu ook van die extatische toestand afstand  

nemen’. Een mede-meditator had het lef om te 
vragen of we er toch niet éventjes van mochten 
genieten, waarop de leraar zei: ‘It is a waste of 
time’. Ik was toen ongelooflijk gefascineerd. Als 
dit ‘sublieme’ een waste of time is, wat is er dan 
allemaal nog meer?

“Mediteren is eigenlijk: overal ‘nee’ tegen 
zeggen. Het is een soort deconstructie van alles, 
inclusief jezelf. Op een gegeven moment kom je 
dan in een soort dissociatie. In het boeddhisme 
heet dat ‘de drie karakteristieken’, te weten cha-
os, walging en onbeheersbaarheid. (Dat zijn 
geen verschillende dingen, maar het zijn drie 
verschillende aspecten van hetzelfde.) In het be-
gin vond ik dat afschuwelijk, erger nog dan 
sterven.”
Afschuwelijk?
“Je ‘ik’ is er niet meer. Je hebt geen grip meer op 
de dingen, je bewustzijn is in elkaar gestort.”
Lijkt het op een nachtmerrie?
“Ja, maar wel met een belangrijk verschil: je 
bent zeer opmerkzaam. Daardoor is het erger. 
Bij nachtmerries word je misschien nog wat ver-
doofd door verlangens of angsten, terwijl je hier 
alles zuiver zag. Je kunt het misschien vergelij-
ken met een kunstmatige psychose. Maar deze 
ervaring van de drie karakteristieken heeft wel 
een belangrijk doel.

“Je kunt je bewustzijn weer ‘lijmen’. We lij-
men met sterke gevoelens. Ik ontdekte ooit dat 
als ik tijdens het mediteren sterke verlangens 
kreeg – in dit geval een dame in de eetzaal van 
het klooster die iets liefs voor mij deed door mij 
thee in te schenken – het hele bewustzijn weer 
aan elkaar floepte. Toen leerde ik dat ik daar-
door op een aparte manier beïnvloed werd. Als 
meditator nam ik nooit teveel eten. Maar door-
dat op dat moment mijn bewustzijn door ver-
langen aan elkaar gelijmd was, nam ik teveel 
rijst, ook al had ik met mezelf afgesproken dat 
niet te doen. Ik was dus eigenlijk post-hypno-
tisch beïnvloed. Door opnieuw oefeningen te 
doen viel mijn bewustzijn weer uit elkaar. Op 
een gegeven moment kreeg ik te maken met 
angst, en toen werd mijn bewustzijn door angst 
aan elkaar gelijmd. Mijn vader, die hoogleraar 
klinische psychologie was, had het volgende 
model van fobieën: fobici zijn mensen die ooit 
gedepersonaliseerd geraakt zijn, en vervolgens 
hun bewustzijn aan elkaar hebben gelijmd met 
angst. Die theorie kon ik in het klooster 
bevestigen.

“Weer een andere keer lijmde ik het met 
boosheid aan elkaar. Als ik naar de muur keek, 
zag ik daar de boosheid in. Misschien ervaart u 
zoiets ook als u verliefd bent. Dan ziet een muur 

Door Ed Croonenberg & Aschwin Tenfelde



w w w. sc ient i f i camer ican .eu 	     SC IE NTIF IC AME RIC AN   6564  SC IE NTIF IC AME RIC AN� november 20 07

er anders uit dan wanneer u niet verliefd bent. 
Verliefdheid is ook een soort lijm. Na deze ex-
perimenten sprak mijn leraar mij streng toe en 
zei dat ik dat niet moest lijmen met gevoelens, 
maar met mindfulness, want dat maakt vrij. 
Dat deed ik toen braaf. 

“Met behulp van mindfulness, oftewel op-
merkzaamheid, moet je proberen over de tegen-
zin tegen de drie karakteristieken heen te komen 
zodat je deze niet meer erg vindt. Dat duurt een 
tijdje, maar op een gegeven moment ontwikkel 
je gelijkmoedigheid. Als je dan wat rustiger 
bent, schiet je af en toe weer eens in de extase. 
Maar soms ben je ook weer in de hel van die drie 
karakteristieken. De clou is dan als het ware ge-
woon rechtdoor te lopen en extase, walging en-
zovoort gewoon links te laten liggen. Je moet 
kalmte ontwikkelen en verrukking. Want ook 
al ben je gelijkmoedig, je bent er op een gegeven 
moment toch blij mee. De moeilijkste stap moet 
dan nog komen, namelijk de overgave. Niet de 
overgave aan een soort god, want boeddhisten 
hebben geen god, maar een soort overgave aan 
de natuur. Dit is het cover-up model.”
En vervolgens ontdekte u een boeddhistisch mo-
del dat goed bij deze ervaringen aansloot.
“Ja. Het abhidhamma-model zegt iets soortge-
lijks als wat de fysica zegt, maar dan over de 
geest. Richard Feynman stelde dat de belang-
rijkste these in de fysica de volgende is: de ma-
terie die wij zien lijkt continu te zijn, maar is dat 
helemaal niet: Als je goed kijkt bestaat materie 

uit atomen. Uit die atomaire structuur kunnen 
we bijvoorbeeld afleiden wat warmte is: een re-
latieve bewegingstoestand waarin de atomen 
verkeren. We hebben dus geen apart element 
‘warmte’ nodig. Het belangrijkste idee van het 
abhidhamma-model is op een vergelijkbaar idee 
gebaseerd. Ons bewustzijn verloopt niet conti-
nu, maar in flitsjes – bij wijze van spreken als 
een 8-millimeter film. De fotofragmentjes lijken 
allemaal een beetje op elkaar. Maar als je een 
film uit 1915 bekijkt, ontbreken er wel eens een 
paar foto’s en verloopt alles een beetje schokke-
rig. Zo is het ook met die flitsjes, die in het mo-
del ceta’s genoemd worden. Als die niet hele-
maal goed op elkaar volgen, krijg je dat schok-
kerige beeld van de drie karakteristieken. Op 
zichzelf is dat niet erg. Als we die film uit 1915 
zien, lachen we er misschien een beetje om dat 
het zo schokkerig gaat. Maar als de hele wereld 
voor het eerst zo schokkerig overkomt, denk je 
dat alles instort. Die schrikreactie heeft een ne-
gatieve werking. Het overwinnen van de angst 
vergelijk ik met de training van een parachute-
springer. Als wij vallen vinden we dat eng en 
worden we een beetje misselijk. Maar een para-
chutespringer springt uit het vliegtuig, geniet 
uitbundig van wat hij ziet, en trekt pas veel later 
aan het touwtje om de parachute te openen. Een 
astronaut heeft dat nog veel sterker, want die is 
maandenlang gewichtloos. Dat betekent dat hij 
zich maandenlang moet voelen alsof hij valt. 
Daar is training voor nodig.

“Ooit zul je moeten depersonaliseren, al is 
het maar omdat je doodgaat. Maar bij de mees-
te mensen gebeurt het al eerder, bijvoorbeeld als 
ze het te druk hebben, ziek zijn, of een verlies lij-
den. Het diepere doel van boeddhisme is de exi-
stentiële angel uit ons bewustzijn te halen, en 
dat is de angst voor de leegte, angst voor het be-
sef dat ons bewustzijn uit losse stukjes bestaat. 
Dat is alles, maar het vergt wel training in het 
ontwikkelen van concentratie en opmerkzaam-
heid. Om daar te komen moet je, in de woorden 
van mysticus Johannes van het Kruis, door de 
donkere nacht van de ziel.”

Hoe maakt u de vertaalslag naar de fysiologie?
“Neurofysiologisch is het helemaal niet zo gek 
dat het bewustzijn uit discrete dingen bestaat. 
Het bewustzijn heeft met neuronen te maken, 
en een neuron heeft een actiepotentiaal. 

Nu zou je kunnen zeggen dat we tien miljard 
neuronen hebben, waarvan de actiepotentialen 
wel degelijk vloeiend in elkaar overgaan. Maar 
er is een andere theorie, ontwikkeld door 
Christoph von der Malsburg, om de dingen die 

we horen en de dingen die we zien bij elkaar te 
brengen. Door deze zogeheten ‘binding’ verlo-
pen ze synchroon. Hij denkt dat een aantal neu-
ronen tegelijkertijd vuurt en zo codeert wat je 
hoort en ziet. Als er zo’n deelverzameling is in 
het brein dat tegelijkertijd vuurt, heb je een rit-
me. En dat zijn dus mogelijkerwijs de ceta’s.”
U initieert onderzoek om dit daadwerkelijk aan te 
tonen? En hoe gaat u te werk?
“Een psychiater in Zürich heeft ooit een EEG 
gemeten via 64 kanalen. Maar in plaats van 
naar 64 grafiekjes te kijken, tekende hij op een 
kaart in hoogtelijnen hoeveel millivolt een spe-
cifieke elektrode op een bepaald moment gaf. 
Zo krijg je als het ware een gebergte dat veran-
dert in de tijd. Hij merkte op dat met periodes 
van honderd milliseconden zo’n berg vrij stabiel 
is. Zo zie je een opeenvolging van bergen. Hij 
noemde dat de atomen van de geest. Om te be-
ginnen willen wij dat onderzoek herhalen.”
Uw bedoeling is dus wetenschappelijk aan te to-
nen dat het abhidhamma-model correct is?
“Ja, maar ik heb daar nog een diepere bedoeling 
bij. Ik wil laten zien dat de angst voor de leegte 
overwonnen kan worden. Want heel veel men-
sen lijden daaronder. Een Amerikaans psycho-
loog en filosoof, Ken Wilber, heeft de hypothese 
geuit dat heel veel mensen die in de psychiatrie 
belanden, eigenlijk een spirituele crisis hebben. 
Ze hoeven helemaal niet opgenomen te worden 
en hebben in plaats daarvan spirituele onder-
steuning nodig. Deze kan geboden worden in de 
vorm van mindfulness.”
‘Mindfulness’? Nu moet ik ineens heel erg aan 
zweverige damesbladen denken.
“De term is inderdaad in de mode. Maar het is 
een boeddhistische term, door Boeddha zelf ge-
ïntroduceerd. Moleculair-bioloog Jon Kabat-
Zinn heeft het zo’n 25 jaar geleden naar de mo-
derne psychotherapie gebracht.

“Mindfulness is datgene wat ons in staat 
stelt negatieve dingen onder ogen te zien. Dat 
doe je door een soort metabewustzijn te kwe-
ken, waarmee je een gezonde afstand tussen jou 
en je emotie creëert. Dat is niet een afstand om 
de emotie maar onder het tapijt te stoppen, 
maar een afstand om heel dicht bij de emotie te 
komen zonder dat je erin meegezogen wordt.

“Psychotherapie is leren zwemmen, oftewel 
een stabiel bewustzijn creëren. Mindfulness is 
leren duiken, iets wat dient om een flexibel be-
wustzijn te krijgen. Maar de vraag is: valt mind-
fulness ook experimenteel aan te tonen?”
En?
“Volgens de abhidhamma, maar ook volgens ei-
gen ervaringen, gaat mindfulness gepaard met 

het hebben van goede concentratie en gelijk-
moedigheid. Dat zijn eigenschappen waarvan je 
kunt hopen dat je ze goed kunt meten met stan-
daardtests uit de neuropsychologie. We zijn dat 
nu aan het uitproberen op meditatoren en niet-
meditatoren. We vragen bijvoorbeeld iemand 
om te gaan mediteren en vervolgens leggen we 
die tests voor. Op den duur gaan we het uitbrei-
den met het meten van hersenactiviteit. Ik doe 
dat samen met collega’s in de biofysica en de 
psychiatrie, want we willen dat ook gaan pro-
beren met patiënten die behandeld worden met 
mindfulness-therapie.”
Is het niet opmerkelijk dat u zich daar als wiskun-
dige mee bezighoudt?
“Ik ben eigenlijk meer informaticus en zit in de 
afdeling Intelligente Systemen, dus dat valt wel 
mee.”

Wiskunde is bij uitstek een geestelijke discipline. 
Heeft u ook als wiskundige iets aan het abhid-
hamma-model?
“Er zijn een paar verbanden. Om wiskunde of 
logica te doen heb je een bepaalde geestestoe-
stand nodig, namelijk een zekere discipline en 
geconcentreerdheid. Die heb je ook nodig om te 
kunnen mediteren. Daarnaast is wiskunde wel-
iswaar de meest exacte wetenschap, maar je 
hebt het menselijk oordeel nodig om in te zien 
of een bewijs correct is. Daardoor is de belang-
rijkste grond van de wiskunde gelegen in feno-
menologisch inzicht, waar ook de meditatie 
plaatsvindt. De derde overeenkomst is dat zo-
iets als mindfulness ook van toepassing is op de 
wiskunde. Gödel steeg vanuit de rekenkunde 
omhoog, om vervolgens de rekenkunde te be-
schrijven in de rekenkunde zelf.”
Niettemin blijft het opmerkelijk dat u als weten-
schapper een millennia-oude traditie wilt beves-
tigen. Gaat u ook iets falsificeren? Bijvoorbeeld 
hoeveel verschillende soorten ceta’s er nu echt 
zijn?
“Het abhidhamma-model beschrijft 89 ceta’s. 
Het stelt verder dat er weliswaar veel meer be-
staan, maar deze 89 zouden de essentiële zijn 
die ons kunnen helpen om de angel uit ons be-
wustzijn te halen.”
Maar u sluit niet uit dat uw onderzoek op bijvoor-
beeld 74 uitkomt?
“Inderdaad. Het relevante getal is onderwerp 
van nader onderzoek. Dat is helemaal volgens 
de methodologie van het Boeddhisme zelf. Ik 
hou van het boeddhisme omdat het zo weten-
schappelijk is. Boeddha zei: ‘Geloof niets op 
grond van traditie of gezag, maar baseer je op 
eigen ervaring en onderzoek.’ ”                          ■

“Boeddha zei: ‘Geloof niets. 
Onderzoek het eerst zelf.”

“Het diepere doel 
van boeddhisme is 
de existentiële 
angel uit ons 
bewustzijn te 
halen. Dat is alles, 
maar het vergt wel 
training in het 
ontwikkelen van 
concentratie en 
opmerkzaamheid. 
Om daar te komen 
moet je door de 
donkere nacht van 
de ziel.”


