vermindert de kans op een nieuwe

=3
")
= ssauln;pu
=
@
7]
4
(¢~

Mensen gaan op reis om zich te verwonderen over de hoogte van de bergen, de
enorme golven van de zee, de grootsheid van de oceaan, maar ze gaan zonder

verwondering aan zichzelf voorbij.

Augustinus (354-430)

Een interview van Desiree Weesie met Henk Barendregt en Anne Speckens op
2 juli in het universitair medisch centrum Sint Radboud te Nijmegen

Henk Barendregt is hoogleraar
grondslagen van de wiskunde en
informatica, studeerde
mathematische logica, promoveerde
in 1971 in de lambda calculus, een
taal om algoritmen en bewijzen
gestileerd weer te geven en kreeg
voor zijn werk op dit gebied de
Spinozaprijs .Hij beoefende
Zenmeditatie en Vipassana. Henk
ontmoeten is een ontmoeten van je
ziel.

Anne Speckens is hoogleraar
psychiatrie aan de
Radbouduniversiteit. Ze is
gespecialiseerd in cognitieve
gedragstherapie en in
Mindfulnessbased cognitive
therapy.(MBCT).Anne
ontmoeten is aandacht en
toewijding genieten.




Concentratie aandacht gelijkmoedigheid

De term mindfulness las ik voor het eerst in het werk van Jon Kabat Zinn. Hij bouwde voort
op het werk van Thich Nhat Hanh, haalde het begrip mindfulness uit zijn boeddhistische
context en voerde het in de geneeskunde en de wetenschap in. Per toeval raakte ik bekend met
het onderzoek van Anne Speckens en Henk Barendregt en hun collega biofysica, Stan Gielen.
Zij onderzoeken hoe mindfulness werkt door testen te ontwikkelen waarmee processen als
concentratie, aandacht, gelijkmoedigheid gemeten kunnen worden en door onderzoek te doen
met behulp van EEG en MRI. om te weten hoe het bewustzijn in elkaar zit.

MINDFULNESS IS EEN open aandacht. Mindfulness is een milde aandacht.
Het ene is niet mogelijk zonder het andere

Door met een milde, open aandacht aanwezig te zijn en te kijken,zonder te
zoeken, raak je vertrouwd met wat er gebeurt, met wat er zich allemaal in jezelf
afspeelt. Het is de enige weg naar vertrouwen en zelfvertrouwen.

HET IS EEN VORM VAN BEWUSTZIIN WAARBIJ JE GEDACHTEN EN
GEVOELENS NOGMAALS VAN EEN AFSTANDJE BEKIJKT.

JE MERKT DAN DAT ER ALLERLEI GEDACHTEN VOORTDUREND
DOOR JE HOOFD FLITSEN: WENSEN, ANGSTEN, ALLES WAT JE
BEDENKEN KUNT. GEDACHTEN KOMEN EN GAAN WEER. JE KUNT
ERVOOR KIEZEN JE BEWUST TE ZIJN VAN AL DIE WISSELENDE
GEDACHTEN. ALS JE DAT DOET, BEN JE VRIJER: DE GEDACHTEN EN
GEVOELENS BEPALEN NIET ALTIJD WAT ER MET JOU GEBEURT. JE
ERVAART DAT ER IETS TE KIEZEN VALT. DIE ERVARING KAN HEEL
BEVRIJDEND ZIJN. VOORAL ALS JE GEDACHTEN EEN EINDELOOS
GEPIEKER WORDEN.

Op 2 juli bezocht ik Anne Speckens en Henk Barendregt in het universitair medisch centrum
St. Radboud te Nijmegen voor een interview. Voor het hier volgende artikel heb ik gegevens
gebruikt uit het interview en enkele bronnen geraadpleegd.

Bijdrage Anne Speckens

Bij alle psychiatrische stoornissen spelen zowel biologische factoren als psychologische en
sociale factoren een rol. En dat is bij bipolaire stoornissen ook zo. Soms krijgen mensen een
manie of een depressie naar aanleiding van de omstandigheden, door wat iets wat ze is
overkomen. Soms spelen psychologische factoren een rol, hoe mensen zijn opgegroeid of hun
manier van denken. Maar er spelen ook biologische factoren een rol. In de eerste plaats zijn
dat natuurlijke erfelijke factoren. Bij bipolaire stoornissen is dat in sterkere mate zo dan bij
unipolaire depressies. En het functioneren van de hersenen zal ook op een bepaalde manier
anders zijn bij mensen die een bipolaire stoornis hebben dan bij hen die dat niet hebben.
Medicijnen zijn natuurlijk een belangrijk onderdeel van de behandeling van bipolaire
stoornissen. Maar psychologische behandelvormen kunnen ook een belangrijke bijdrage
leveren.



Mindfulness en de bipolaire stoornis: compassie, acceptatie, goed voor jezelf zorgen

Er is nog geen empirisch onderzoek gedaan naar de effectiviteit van mindfulness bij bipolaire
stoornissen. Strikt genomen kunnen we dus niet bevestigen dat het werkt, omdat meer
wetenschappelijk onderzoek nodig is. De klinische ervaring doet echter vermoeden dat het bij
een bipolaire stoornis ook effectief kan zijn. Dezelfde soort processen die kunnen helpen een
nieuwe depressie te voorkomen, kunnen ook van belang zijn bij een manisch-depressieve
stoornis. Dan gaat het vooral om dingen als je meer bewust worden van je gevoel, van je
gedachten, van je reacties op dingen en in plaats van automatisch te reageren. Stil staan,
afstand nemen en denken “Hé, wat gebeurt hier? Wat ben ik geneigd om te doen? En is dit
behulpzaam of niet?”

“Dankzij mindfulness word je meer bewust van je gevoel en je denken en je reacties in je
lichaam en je gedrag. Accepteer je wat je voelt en wat je denkt en neem je dan een “wijs”
besluit over hoe je er het beste op kunt reageren.

Een ander element dat heel belangrijk is, eigenlijk voor iedereen, maar vooral voor mensen
met psychische problemen is de compassie: dat je leert jezelf te benaderen op een vriendelijke
manier en goed voor jezelf te zorgen, op een accepterende manier in plaats van jezelf schuldig
te voelen over alles wat weer mis is gegaan, want daar zijn we vaak heel goed in.”

Over het bepalen van je grenzen zegt ze:

“Vaak moet je dat proefondervindelijk vaststellen, maar daarvoor is bewust zijn van wat er
allemaal gebeurt zo wezenlijk. Zo kun je het proces bij jezelf herkennen en constateren welk
effect dingen op je hebben. Helpt dit mij of is het eigenlijk contraproductief? Wat gaat er
vooraf aan hoe ik reageer? Je leert het proces beter kennen en door dingen zich gewoon te
laten ontwikkelen kom je erachter hoe je op de beste manier met je klachten kunt omgaan.

Bijdrage Henk Barendregt

Het menselijke bewustzijn is een raadsel. Het bewustzijn houdt verband met het brein, maar
niemand weet hoe een reeks elektrische impulsen een 'geleefde' gedachte kunnen vormen of
een beeld, een gevoel . De Boeddhistische psychologie ziet normaal functionerend bewustzijn
als aan elkaar gelijmde losse fragmentjes. Desondanks voelt het meestal stabiel aan.

Hoe komt het dat we soms vanuit een stabiele toestand ons houvast kwijt raken? Wat gebeurt
er dan precies in onze hersenen? Barendregt vermoedt dat het een en ander geregeld is door
de concentratie van neurotransmitters in de cerebro- spinale vloeistof. Feit is dat cellen met
opiaten en stresshormonen zich vlakbij deze vloeistof bevinden en wel op strategische
plaatsen.

Barendregt vertelt over zijn ervaringen met inzicht meditatie: “In ons bewustzijn zit een
proces, dat we kunnen waarnemen tijdens het mediteren. We zien chaos, we worden misselijk
en hebben de dingen niet meer in de hand. Deze ervaring wordt ook 'de drie fundamentele
karakteristieken' genoemd. 1. chaos, 2. weerzin, 3. zelfloosheid. Normaal dekken we dit
proces toe met onze gewoontes en gedrag en de daarbij horende gevoelens. Dan hoeven we
het niet te zien. Dat heeft wel een verslaving aan die gewoontes en gevoelens tot gevolg. Je
kunt dit proces ook reinigen, dat doe je door middel van inzicht- meditatie: opmerkzaamheid
aankweken, welk uiteindelijk zand in de raderen van het bewustzijn strooit. Daarna reinig je.”

De Praktijk

Hoe train je mindfulness?



Door langere tijd je bewustzijn te richten op een bepaald onderwerp (de dynamiek van je
ademhaling of die van je voetstappen). Word je afgeleid, houd je dan bij het onderwerp, word
je sterk afgeleid, verander dan van onderwerp en neem de afleiding als onderwerp.

Jon Kabat Zinn heeft een aantal opnamen gemaakt die bij de trainingen (Mindfulbased Stress
Reduction Program) gebruikt worden om de meditaties te begeleiden. De bodyscan, de
zitmeditaties en een aantal yoga-oefeningen worden rustig en helder uitgesproken zodat je de
oefeningen goed kunt uitvoeren.

Ik oefen er elke dag mee.

Het is voor mij een noodzakelijk goed, ik ben drie keer in mijn leven zwaar depressief
geweest. Na het herstel, maar ook gedurende de depressies zelf, oefen ik zoveel mogelijk om
een nieuwe depressie te voorkomen. Ik weet nog steeds niet of het werkt en hoe het werkt. In
elk geval maakt het mijn geest rustiger, al is het maar voor de tijd dat ik aan het oefenen ben.
Toen ik nog niet wist dat ik een bipolaire stoornis had zocht ik naar middelen om mijn onrust
te verdrijven. Ik wandelde liever tussen de bomen en over de zandgronden dan over
geplaveide wegen. Yoga verlichtte, massages brachten tijdelijk verzachting, en de laatste
jaren vond ik heil in meditatieve technieken. In mijn laatste depressie oefende ik elke dag
trouw, maar het heeft niet kunnen verhinderen dat ik opgenomen moest worden en een jaar
lang mijn dochter niet heb kunnen opvoeden. Het verdriet dat ik had toen mijn zus en zwager
met Lisa in de auto wegreden kan ik nog navoelen. Zij was acht, ik werd achtenveertig.
Precies vijf jaar geleden is dat nu.

Vanaf mijn kinderjaren ben ik al bezig om uit te zoeken hoe ik kan voorkomen dat ik ziek
word. Ik kan er slecht tegen als een fysiotherapeut beweert dat je er met de nodige
voedingssupplementen ook komt, internet staat ook vol met adviezen van mag ik zeggen
charlatans? Ik ben blij met mijn intellectuele ontwikkeling, niet om ermee te pralen, maar
omdat ik daardoor beter met mijn ziekte heb leren omgaan: het proces beter heb leren zien.
Mijn gedrag beter heb leren waarnemen. Mijn gevoelens heb leren respecteren. En heb leren
onderscheiden wat mij plezier schaft en wat niet.

Met plezier,

D.A.W.M.Weesie, juli 2007.
Email: d.weesie@home.nl

Verklarende woordenlijst:
- Meditatie: met open aandacht aanwezig zijn, zonder oordeel, zonder verwachting.

- Neurotransmitters: Een neurotransmitter is een molecuul dat wordt gebruikt voor de sig-
naaloverdracht tussen zenuwcellen ('neuronen') in het zenuwstelsel.

- Cerebospinale vloeistof = vloeistof in hersenholtes en in ruggemerg
- Vipassana meditatie = inzichtmeditatie


http://nl.wikipedia.org/wiki/Zenuwstelsel
http://nl.wikipedia.org/wiki/Zenuwcel
http://nl.wikipedia.org/wiki/Molecuul
mailto:d.weesie@home.nl

Vipassana betekent "inzicht". Vipassanameditatie leidt tot inzicht. Het is een van oorsprong boeddhistische
meditatievorm, die vooral in Zuid-Azié wordt beoefend. Deze meditatievorm verschilt niet veel van de Zenme-
ditatie, maar gebruikt een andere techniek. Vipassanameditatie is in feite erg simpel. Het principe is: "aan-
dachtig zijn", je voortdurend bewust zijn van wat er hier en nu gebeurt. Dat kan van alles zijn: je lichaam, je
ademhaling, je gedachten, je gevoelens of je emoties. Maar ook je zintuiglijke indrukken: wat je hoort, ziet,
voelt, ruikt en proeft.

Deze meditatievorm verschilt van de zogenaamde concentratiemeditatie, waarbij de aandacht uitsluitend op
één object wordt gericht, bijvoorbeeld een mantra, kaarsvlam of figuur. Door het richten van de aandacht op
één object en het negeren van alles wat er verder op je afkomt, kun je tot rust en stilte komen. Maar in de re-
gel is deze rust en stilte van tijdelijke aard. Bij vipassanameditatie gebruiken we ook wel een meditatieobject
om onze beweeglijke geest wat tot rust te brengen en als hulpmiddel om aandacht en concentratie te ontwik-
kelen. Als vast meditatieobject gebruiken we meestal het rijzen en dalen van de buik bij het in- en uitademen
of het volgen van de gehele ademhaling. Maar daarnaast laat je de dingen die je afleiden toe en observeer je
alles.

Bij dit proces moeten we leren om alles wat op ons afkomt aan gedachten, gevoelens en emoties niet te ver-
oordelen of te beoordelen. En die neiging hebben we allemaal. Door oefening leren we alle gedachten, gevoe-
lens en emoties toe te laten.

Meditatie is in het kort: het onbevooroordeeld observeren (helder waarnemen) van alle lichamelijke en menta-
le verschijnselen die in ons bewustzijn verschijnen. Zo leren we omgaan met allerlei gedachten en gevoelens
en met onze emoties, zoals angst, kwaadheid, verdriet, jaloezie enzovoort. We leren ook omgaan met prettige
en pijnlijke ervaringen, met onze eigen beperktheden en die van de mensen om ons heen. Het is een proces
van aandacht ontwikkelen en jezelf openen. En hoewel het allemaal in feite simpel is - het vermogen om aan-
dachtig te zijn is altijd in ons aanwezig - vinden de meeste mensen mediteren vooral in het begin moeilijk. We
zijn gewend om iets te doen om iets te bereiken en we willen zo graag onze zaakjes beheersen en sturen. We
hebben het idee iets te moeten doen om onszelf te veranderen. Maar aandachtig zijn en jezelf openen leidt
vanzelf tot toelaten, acceptatie en transformatie. Via dit proces bereik je harmonie in jezelf en dat leidt tot vre-
de en geluk.

- De drie karakteristieken

De drie karakteristieken (Pali: tilakkhana) zijn een boeddhistische beschrijving van de wijze
waarop dingen en objecten in de wereld aanwezig zijn. Volgens de lering van de drie karakte-
ristieken zijn alle geconditioneerde dingen inconstant (Pali: anicca) en onderhevig aan stress
(dukkha). Dit leidt tot de conclusie dat alle dingen daarom ook niet-zelf of zelfloos (anatta)
zijn.

Anicca, dukkha, anatta

In veel suttas (toespraken van de Boeddha) worden de drie karakteristieken op de volgende
manier gepresenteerd:

1. Alle geconditioneerde dingen zijn anicca (Pali): impermanent, inconstant, veranderlijk
van aard.

2. Alle geconditioneerde dingen zijn daarom ook dukkha: pijnlijk, brengers van ongemak
en oncomfortabel. Dukkha verwijst ook naar de inherente stress welke door de veran-
derlijkheid der dingen veroorzaakt wordt.

3. Omdat ze inconstant en veranderlijk zijn en ongemak brengen, is het niet passend om
ze als iemands bezit of als 'zelf' te beschouwen. Ze zijn anatta: niet-zelf of zonder zelf,
zonder eigenaar, bezitter.



http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Anatta&action=edit
http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Dukkha&action=edit
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali
http://nl.wikipedia.org/w/index.php?title=Anicca&action=edit
http://nl.wikipedia.org/wiki/Gautama_Boeddha
http://nl.wikipedia.org/wiki/Sutta
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali
http://nl.wikipedia.org/wiki/Boeddhisme
http://nl.wikipedia.org/wiki/Pali

Bronnen:

Jon Kabat Zinn.”Handboek meditatief ontspannen.’ Effectief programma voor het bestrijden
van pijn en stress. Amsterdam,2000.

Jon Kabat Zinn.”Waar je ook gaat daar ben je’.Meditatie in het dagelijkse leven.
Utrecht,2007.

Mark Williams, John Teasdale, Zindel Segal, Jon Kabat Zinn.”Mindfulness en bevrijding van
depressie.”Voorbij chronische ongelukkigheid.

Amsterdam,2007.

Edel Maex..“Mindfulness. In de maalstroom van je leven.’ Tielt,2006.

Wikipedia

Edel Maex .“Werken met mindfulness’. Aandachtsoefeningen in de maalstroom van je leven
Boekje en CD. Tielt, 2007.



