Wetenschap en meditatie

Henk Barendregt

De menselijke conditie

Wij zijn geconditioneerd, ons gedrag wordt in een bepaalde richting geduwd. Reeds
bij een eencellige is dit het geval. Is er voedsel in de buurt van zo’'n organisme, dan
wordt de ‘propeller’ van het ‘beestje’ aangezet om erheen te zwemmen; is er een
schadelijke stof, dan wordt daar vandaan gezwommen. In meercellige organismen
en tenslotte in zoogdieren, primaten en de mens zijn de conditionerende mechanis-
mes een stuk verfijnder. Maar steeds weer is het gevolg ervan, dat de ‘bezitter’
een evolutionair voordeel heeft: betere overlevingsstrategi€éen. Iemands gevoel van
‘zelf’, met het bijbehorende plannen maken en bezitten tot en met egocentriciteit
en hebzucht vormt een krachtige manier om te overleven. De natuur heeft aan or-
ganismen, van eencelligen tot de mens, het mechanimse van de begeerte (en afkeer)
meegegeven. Mensen lijden wanneer ze niet kunnen krijgen wat ze begeren (evenzo
wanneer er niet vermeden kan worden waartegen een afkeer! is). Dat betekent dat
wij een sterke neiging hebben om er alles aan te doen onze begeerte te vervullen.
Gedreven door begeerte hebben mensen steden en culturen geconstrueerd. Diezelf-
de begeerte is echter ook de oorzaak van oorlog en dwaasheid. Veel menselijk leed
wordt er door veroorzaakt.

Daarom kan het verlangen, dat bedoeld is om goed te overleven, zich tegen een
organisme keren. Dit gebeurt reeds bij insecten die naar een lamp toevliegen, ook
al branden ze hun pootjes. Of denk aan een aap die zozeer van bananen houdt,
dat hij ze niet los kan laten. Zit de banaan achter een rond gat waar zijn hand net
doorheen kan gaan, maar met banaan in de vuist kan de hand niet terug, dan zit hij
vast. Het is dan onmogelijk voor de aap om los te laten, ook al komen er mensen
aan die de aap in een kooi gevangen willen nemen. We hebben allemaal wel een
kennis die iets dergelijks doet: je ergens zo stevig aan vasthouden, dat het nadelig
uitpakt. En als we eerlijk zijn moeten we toegeven dat we het ook zelf wel eens
doen. Ook kunnen mensen of groepen mensen gaan vechten om dezelfde schaarse
middelen. En tenslotte kan datzelfde ook gebeuren terwille van het koesteren van
ideéen.

Wetenschap

Mensen hebben wetenschap ontwikkeld: inzicht in de verschijnselen om ons heen.
Dat betekent dat we een groot aantal van die verschijnselen kunnen terugbrengen
tot een kleiner aantal. Dat inzicht kan op zijn beurt weer leiden tot technologie,
waarmee we sommige van die verschijnselen kunnen beheersen. Daarmee wordt het
vaak mogelijk om de menselijke noden op een gemakkelijkere manier dan eerder
te lenigen. Tegen de koude construeren we een verwarming en tegen de hitte een
airconditioner. Wetenschap is een indrukwekkend menselijke activiteit, waarmee
wij, indien op de juiste wijsheid toegepast, het menselijke leed kunnen verzachten
en een hogere levenskwaliteit kunnen bereiken.

1Verlangen en afkeer zijn in zekere zin de zelfde kracht: bij verlangen willen we iets, bij afkeer
willen we iets niet. Daarom zullen we meestal alleen spreken over de begeerte: waar het om gaat
is dat sterke willen.



Maar niet alle omstandigheden kunnen beheerst worden. Iets kan onbetaalbaar,
onwettig, onethisch, onecologisch of gewoon onmogelijk zijn. Daardoor blijft er
ondanks wetenschap en technologie nog steeds leed, namelijk in die gevallen waarin
de omstandigheden niet beheerst kunnen worden of waarbij ingrijpen tot conflicten
leidt.

Fenomenologie

Er zijn twee fundamentele gevallen waarin het niet handig is om te streven naar
datgene waarheen de natuur ons duwt: 1. wanneer het object van verlangen niet
bereikt kan worden; 2. wanneer de conditionering nadelige gevolgen heeft (zoals bij
genoemde insect en aap). Om deze reden is het goed dat er ook een ander onderzoek
is. Dat is het onderzoek naar binnen toe, naar ons bewustzijn.

Een uiterst succesvol voorbeeld van onderzoek naar ons bewustzijn is het vol-
gende. Rond het jaar 1800 was de natuurkundige theorie over kleuren dat deze een
1-dimensionaal (1D) verschijnsel vormen. Licht komt in verschillende golflengtes en
één daarvan bepaalt de kleur van het licht. De dichter Goethe, die ook in waarne-
mingsverschijnselen geinteresseerd was, kwam in 1810 met een andere theorie. Hij
stelde dat kleuren een 3D verschijnsel vormen en wel om de volgende reden. Wan-
neer wij zeg 1000 kubusjes hebben, welke effen maar verschillend gekleurd zijn, dan
is het niet mogelijk deze op een rij te zetten, zodanig dat de kleuren gelijkmatig
verlopen; ook is het niet mogelijk dat in een plat vlak te doen. Maar in een grote
kubus van 10x10x10 is het mogelijk de kleurtjes zo te ordenen dat in alle richtingen
de kleuren gelijkmatig verlopen. Deze observatie noemen we fenomenologisch: zij
berust op directe waarneming, onafhankelijk van het denken.

De natuurkundigen bleven volhouden dat kleuren een 1D verschijnsel vormen.
Onder andere de arts Young en later de fysicus Helmholtz probeerden de observaties
van Goethe met die uit de natuurkunde te verenigen. Zij stelden als hypothese dat
het oog drie verschillende receptoren voor kleurenperceptie heeft. Als dit zo is,
dan geeft een enkele golflengte een drietal impulsen door aan het gezichtsvermogen.
Kleuren zijn dan 1D bij hun formatie maar 3D bij hun perceptie. Deze hypothese
werd uiteindelijk bewezen in 1960, dat is 150 jaar na de observatie van Goethe.
Als bijproduct is er een multi-miljarden industrie ontstaan van kleuren fotografie
en kleuren monitoren, flatscreens en beamers, welke berust op het feit dat wij drie
receptoren voor kleur perceptie hebben. De politici kunnen dus tevreden zijn over
de wetenschap: het heeft inderdaad tot economische groei geleid, alleen moest er in
dit geval wel 150 jaar gewacht worden op deze spin-off.

Religie

Wat is het doel van religie? Mijn antwoord is hetvolgende: het vinden van drie-
voudige vrede, met onszelf, met anderen en met de wereld. Soms denken we: “Het
vinden van vrede met onszelf valt wel mee; het zijn de anderen die vaak vervelend
zijn; en met het leven, nu ja we zijn sterfelijk, maar daar denk ik nog niet aan.”
Maar het probleem van de dood is slechts een bijzonder geval van een algemener
probleem. Wij zijn niet de absolute baas, noch over de omstandigheden, noch over
ons lichaam, noch over onze geest. Dat laatste wordt mooi door Augustinus uit-
gedrukt. “Als mijn geest een opdracht geeft aan mijn lichaam, dan luistert dat
lichaam zo goed, dat ik ternauwernood onderscheid kan maken tussen de opdracht
en de uitvoering ervan. Maar als mijn geest aan mijn geest een opdracht geeft,
dan luistert deze niet, hoewel het die zelfde geest is. Vanwaar dit monsterlijke
verschijnsel en waartoe dat?” (Confessiones VIII, 9.21.) Hoewel het lichaam niet
altijd z6 goed luistert als in dit voorbeeld, wij kunnen bijvoorbeeld ziek worden op
momenten dat het niet uitkomt, toch is het verschijnsel waar Augustinus op doelt



bekend. We doen niet altijd dat waarvan we vinden dat we het moeten doen; we
willen het eigenlijk niet.

Via een religieus wereldbeeld, bijvoorbeeld dat van de drie monotheistische stel-
sels (Jodendom, Christendom en de Islam), kan men komen tot een levensdoel,
ethische code en genoemde drievoudige vrede. Een religie geeft geloof, hoop en
liefde. Indien de aannamen van een religie voorzichtig geformuleerd worden, hoe-
ven deze niet in strijd met een wetenschappelijk wereldbeeld te zijn. Ze zijn wel
metafysisch: aannamen over het hiernamaals kunnen per definitie niet geverifieerd
worden. Volgens somige visies op het geloof (fides quae) hoeft dat ook niet. Men
neemt de religieuze uitgangspunten aan als een soort wiskundig axioma systeem dat
mentale houvast geeft. Er wordt soms gesteld dat deze vorm van geloof meer stabiel
is dan die waarin men denkt dat de aannamen echt juist zijn (fides qua): immers,
men kan dan tegengesproken worden.

Meditatie

Mijn persoonlijke voorkeur heeft het om innerlijke rust te baseren niet op geloof,
maar op mentale ontwikkeling. Inzichtmeditatie uit het klassieke Boeddhisme vol-
doet hieraan.

Er zijn twee belangrijke vormen van Boeddhistische meditatie. Om te leggen wat
deze inhouden hebben we wat terminologie over het bewustzijn nodig. Bewustzijn
heeft twee aspecten: een inhoud (wat men ziet, hoort of denkt, bijvoorbeeld) en een
affectieve inkleuring (bewustzijnstoestand). Men kan naar een object kijken met
vreugde of met boosheid: het object is dan hetzelfde, maar de inkleuring is anders.
Sommige vormen van bewustzijnstoestand zijn negatief (haat, rusteloosheid), som-
mige zijn positief (mededogen, gelijkmoedigheid) en er zijn ook neutrale inkleurin-
gen (concentratie, vreugde: deze bewustzijunstoestanden kunnen zowel voorkomen
in samenwerking met mededogen als met haat). Rustmeditatie is erop gericht de
positieve inkleuringen te vermeerderen; inzichtmeditatie is erop gericht de negatieve
inkleuringen te verminderen en uiteindelijk te elimineren. Het hoogtepunt van de
rustmeditatie is de mystieke ervaring, vol concentratie en verukking. Omdat deze
ervaervaringen bijzonder prettig zijn, is er een neiging om ons narcisme erdoor te
laten voeden.

Het hoogtepunt van de inzicht meditatie is de verlichting, waarbij de negative
inkleuringen geélimineerd zijn. Wanneer deze niet meer optreden, is het bewustzijn
als vanzelf ingekleurd met neutrale en meestal positieve bewustzijnstoestanden. Als
metafoor kun je stellen dat rustmeditatie gericht is op mooi weer en inzichtmeditatie
op een beter klimaat. Dat laatste is moeilijker te bereiken, vooral omdat men langs
barre uithoeken van onze geest moet gaan. Maar het resultaat is duurzaam en
onvergelijkbaar verfijnder.

Opmerkzaamheid

Een van de positieve bewustzijnstoestanden is opmerkzaamheid, ook bekend onder
de engelse naam mindfulness®. Tijdens de opmerkzaamheid observeert men op een
niet reactive manier de zintuigelijke input en de bewustzijnsinhouden. Ziet men
een begeerlijk object, dan observeert men ‘schoonheid’, of zelfs ‘verlangen’, zonder
ertoe over te gaan het mooie object te verkrijgen. Men kan dit bijvoorbeeld hebben
door voor een etalage te staan met mooie kleren, die men echter te duur vindt om
te kopen. Men kijkt dan ‘observerend, maar niet reagerend’: ‘er is schoonheid’ of
als er verlangen opgekomen is: ‘er is verlangen’. Een andere manier om dit uit te
leggen is de klassieke metafoor van de geldwisselaar. Een kind ziet papiergeld als

2De zogenaamde mindfulness training bestaat uit het oefenen om deze gemoedstoestand vaak
te laten opkomen.



gekleurde papiertjes. Een volwassen persoon kan naar dat zelfde geld kijken met
begeerte, met name naar de meer waardevolle biljetten. Een geldwisselaar, kijkt
aandachtig naar het geld, weet wat het waard is, maar ontwikkelt—als het goed
is—geen begeerte, omdat het geld toch niet van hem of haar is. Dat laatste is
kijken met opmerkzaamheid.

Met behulp van de ontwikkelde opmerkzaamheid kan men leren los te komen
van de door de evolutie ingebrachte conditioneringsmechanismen. Waarom dat
wenselijk is hebben we boven betoogd. Indien een aap een vrije banaan ziet, kan
deze hem met pakken en lekker opeten. Ziet de aap echter een banaan in de boven
beschreven apenval, dan zou opmerkzaamheid hem in staat stellen, ondanks zijn
begeerte, onthecht naar de banaan te kijken en zijn object van begeerte los te laten
indien noodzakelijk.

Door systematisch te oefenen om opmerkzaamheid een tweede natuur te laten
zijn, kan men een deel van zijn of haar onhebbelijkheden afleren. Dit afleren gebeurt
tijdens de zogenaamde mindfulness training. Deze training worden o.a. toegepast
op het voorkomen van terugval na depressie. Wil men echter het gehele mechanisme
van begeerte overstijgen, dan moet men meer werk doen.

Vipassana

De inzicht of vipassana meditatie bestaat eruit dat men aanleert op alles wat er
zich in het bewustzijn afspeelt opmerkzaamheid toe te passen. Ziet men een voor-
werp dan observeert men ‘zien’, ‘zien’. Zijn er opvallende geluiden, dan observeert
men ‘horen’, ‘horen’. Dit is de zogenaamde eerste basis van de opmerkzaamheid
bestaande uit de zintuigelijke input. Daarnaast is er de basis van de onmiddelijke
waardering: iets kan prettig, onprettig of neutraal zijn. Dan komt de basis van
de geest, met zjn denken en bewustzijnstoestanden. En tenslotte is er de basis
van het handelen, de output. Met behulp van opmerkzaamheid worden de vier
bases uit elkaar getrokken®. In deze losgekoppelde vorm van bewustzijn blijken de
conditioneringsmechanismes veel minder sterk te werken. Dat geeft vrijheid.

Deze demontage van het samengestelde bewustzijn is vergelijkbaar met de dis-
sociatie. In de vipassana spreekt men eerder van een disidentificatie. Ons fenome-
nologische leven bestaat uit fluctuerende bewustzijnspatronen. Deze patronen gaan
wij reificeren door het als ding voor te stellen. Denk aan een golf die wij waarnemen
als een object dat vanuit de zee naar het land toe rolt. Er is echter geen enkel water-
deeltje dat vanuit de zee naar het land toe beweegt. Het is de relatieve hoogte van
het water, welke in een golfbeweging wordt doorgegeven in de richting van de kust.
Onze geest is echter gewend om van bewegende patronen dingen te maken. Dat ver-
hoogt onze overlevingskansen. Tijdens de vipassana oefening leert men zich bewust
te worden van het reificeren; hierdoor kan het dwingende effect ervan ongedaan
gemaakt worden. Sommige psychiatrische patienten doen dit al vanzelf, zonder met
opmerkzaamheid te oefenen. Vaak ontstaat er dan angst, doordat men grip op zich-
zelf (depersonalisatie), het lichaam (desomatisatie) en de omgeving (derealisatie)
lijkt te verliezen. Ook bij de mediterende ontstaat tijdelijk angst. Doordat men
werkt in een gecontroleerde situatie van het meditatiecentrum wordt ten eerste die
angst verdund en ten tweede kan het reificatieprocess daarna met opmerkzaamheid
weer ‘in elkaar’ gezet worden. Dat is de basis van de deconditionering.

3Kinderen spelen wel het volgende spelletje. Ze nemen een bepaald woord en spreken dat vele
malen uit. Bijvoorbeeld ‘rabarber’, ‘rabarber’, ‘rabarber’, .... Op een gegeven moment valt dan de
betekenis van het woord weg (semantic fatigue). In de vipassana meditatie wordt dit verschijnsel
alsvolgt geinterpreteerd. Een woord heeft normaliter een klank en een betekenis. Deze zitten aan
elkaar vastgekoppeld. Bij het vele malen herhalen van het woord worden klank en betekenis echter
losgekoppeld.



Het temmen van de oer-angst

Hoewel bovengenoemde angst voor het uitelkaar vallen tijdelijk is, kan deze wel
heel sterk zijn. In feite is het de moeder van alle angsten en de oorzaak van het
lijden. Tijdens de ervaring van het uiteenvallen ziet men duidelijk dat het bewust-
zijn voortdurend fluctureert; het is verder weerzinwekkend doordat men voorbij de
betekenis is (zie bovengenoemd kinderspelletje in voetnoot 3) en in een soort ‘leegte’
beland en tenslotte is het onbeheersbaar. Deze drie fundamentele aspecten van het
bewustzijn—het is fluctuerend, weerzinwekkend en onbeheersbaar—worden wel de
drie karakteristieken genoemd.

Door systematisch de lichaamservaring als ankerpunt te nemen, de nagatieve
aspecten van de angst en de bijbehorende effecten op het gedrag voortdurend op
te merken, kan men leren de angst te verminderen en uiteindelijk te temmen. Dat
laatste gebeurt door met opmerkzaamheid op afwisselend alle vier de bases de ver-
schijnselen te observeren. Men ontwikkelt de bewustzijnstoestand van gelijkmoedig-
heid, rust en vreugde. Op een gegeven moment is men rijp voor de grote overgave.
Men ziet dat de verschijnselen gewoon doorgaan, ook al is men gedisidentficeerd
en onderhevig aan de drie karakteristieken van het bewustzijn. Is de meditatie nog
niet rijp, dan blijkt dat een of andere emotionele gemoedstoestand het gebroken
bewustzijn weer aan elkaar lijmt. Doordat die gemoedstoestand de drie karakteris-
tieken verbergt verdwijnt weliswaar het venijn, maar er zijn wel bijwerkingen van
die ‘emotie’. Is het bijvoorbeeld begeerte, dan wordt men hebzuchtig; is het een
angst, dan wordt men fobisch; is het boosheid, dan wordt men ongenaakbaar. Beter
dan lijmen met emoties is het reconstrueren met opmerkzaamheid. Dat temt de drie
karakteristieken en maakt ons vrij.

Het is duidelijk dat het hier beschreven werk alleen gebeuren kan als men er
moeite insteekt. Dit gebeurt onder andere in de in zogenaamde intensieve medi-
tatie retraites. Daartoe moet men een bepaalde periode aaneensluitend mediteren,
bijvoorbeeld voor een periode van 10 dagen. Dit gebeurt op een plaats waar men
niet door anderen gestoord wordt, waar men ervaringsdeskundige hulp heeft en waar
de leefomstandigheden geschikt zijn. Kortom men gaat naar een meditatiecentrum
voor een intensieve vipassana retraite onder begeleiding van een leraar.

Volgens de overlevering worden de negatieve bewustzijnstoestanden niet tege-
lijkertijd geélimineerd. Er zijn vier fasen. FEerst geeft men het geloof op in het
‘zelf” (ego) als vaste kern van het bewustzijn. Daarna worden vrees en begeerte ver-
dund. In de derde fase worden vrees en begeerte met wortel en al uit het bewustzijn
gehaald. Tenslotte in de vierde fase gebeurt dat zelfde met (i) rusteloosheid, (ii)
slaperighed, (iii) trots, (iv) verlangen naar bepaalde vormen van bestaan en (v)
onwetendheid over mentale processen die ons onbekend zijn, maar ons wel in be-
langrijke mate beinvloeden. Om dit alles te bereiken moet men wel inzichtmeditate
als life-style adopteren: vinden dat het nuttig is om vaak te mediteren en het ook
doen! De training om de drie karakteristieken te temmen kan vergeleken worden
met een deel van een opleiding tot parachutist of astronaut. Een ongeoefend per-
soon is bang om te vallen en wordt er misselijk van, maar men kan door training de
geestelijke angst en lichaamlijke onpasselijkheid voor gewichtsloosheid temmen.

Onderzoek naar meditatie

Het bovenstaande wordt door de traditie van de inzichtmeditatie onderwezen en is
gedeeltelijk door mij geverifieerd. Boeddha zei over zulke theorie:

“Geloof niets op grond van schriftelijke of mondelinge overlevering,
zelfs niet als ik het gezegd heb,
behalve als het overeenstemt met je eigen ervaring en gevolgtrekkingen.”



Dit getuigt van een wetenschappelijke houding. Behalve via persoonlijke ervaring
door meditatoren is het de moeite waard om te proberen bovenstaande ook weten-
schappelijk te evalueren. De volgende vragen zie ik als belangrijk.

1. Is de ervaring van de drie karakteristieken meetbaar?
2. Is het symptomatische verbergen van de drie karakteristieken meetbaar?
3. Is de zuivering door middel van opmerkzaamheid meetbaar?

Met meetbaar wordt bedoeld fysiologisch en/of gedragspsychologisch aantoonbaar.
Bij het onderzoek is feedback van mediterende proefpersonen over de mentale toe-
stand waarin zij verkeren van belang.

Om met vraag 3 te beginnen, opmerkzaamheid correleert volgens de Boeddhisti-
sche psychologie met gelijkmoedigheid, flexibiliteit, goede opname in het geheugen
en aandacht. Voor deze factoren zijn psychologische tests bekend. Wanneer men
meditatoren voor en na een retraite onderzoekt, zijn zij dan op genoemde variabelen
vooruit gegaan en in gelijke mate? Ook kan men meditatoren en niet meditatoren
vergelijken. Bij vraag 1 is de open vraag of de disidentificatie meetbaar is. Mijn
hypothese is dat het verschijnsel te maken heeft met desynchronisatie van her-
sengolven. Vraag 2 tenslotte kan wellicht aangepakt worden door de invloed van
neuromodulatoren op de disidentificatie te onderzoeken.

In de Mind-Brain-Mindfulness research group dat ik met twee collega’s (psychi-
atrie en biofysica) aan de Radboud Universiteit te Nijmegen heb opgezet, wordt
onderzoek gedaan naar deze vragen en naar het effect van mindfulness training bij
personen met depressieve en andere klachten.

Resultaten

Het aantal wetenschappelijke artikelen over mindfulness training en meditatie groeit
sterk. Momenteel zijn het er meer dan tweehonderd. Ik noem de volgende resul-
taten. Meditatoren hebben een dikkere hersenschors. Bij aandacht gerichte taken
hebben zij een scherpere tijdsresolutie en maken ze minder fouten. Mindfulness trai-
ning voor mensen met minstens drie episodes van depressiviteit vermindert terugval
met 50%. Deze training versterkt ook het immuun systeem.

Toekomst

Momenteel is er wereldwijd een groeiende belangstelling voor meditatie én voor het
onderzoek naar de effecten ervan. Een van de eerste onderzoekers die zich hiermee
bezig hield is wijlen Francisco Varela. Hij is de initiatiefnemer geweest van het Mind
& Life Institute waarin meditatoren en hersenonderzoekers samenkomen. Verwacht
kan worden dat er nog vele resultaten zullen volgen. Varela en anderen spreken over
de tweede renaissance: deze keer niet terug grijpend op de oude Griekse traditie,
maar op de nog levende Oosterse traditie van meditatie. Ondanks de serieuze
bedreigingen voor de mensheid en de aarde waarmee we anno 2009 te maken hebben,
is er nog hoop voor de toekomst.



