
Montessori and Tools for Life
An interview with Henk Barendregt

Henk Barendregt is a prominent Dutch mathematical logician, chair of Foundations of  
Mathematics and Computer Science at Nijmegen University, the Netherlands, and adjunct  
professor at Carnegie Mellon University; in 2002 he was the recipient of a Spinoza Award, 
the highest scientific award in the Netherlands. He has also gone through Montessori from 4 
to 17. Ahead of our meeting he had answered some preliminary questions about his 
experience and connection with Montessori, revealing an unequivocal and passionate 
appreciation of the Montessori approach. At sixty some of his recollections of his Montessori  
school years seem as vivid and vital as at four. He remembers the engaged tranquillity when 
he first set foot in his Montessori classroom and likens it to the feeling of entering a temple 
of serenity.

We asked Annemarie Moorman, a former Dutch teacher trainer, and frequent  
contributor to the magazine of the Dutch Montessori Society, to quiz him some more. We 
travelled to Nijmegen University, and met in the brand new Science building, showing off its  
piece de resistance: a 100 kilograms Foucault pendulum hanging from the ceiling of the 14 
metre high entry hall. Henk Barendregt occupies a book­ and plant lined study in this  
building stripped of “pretty” decorations. As we walked in, he was unpacking, with great 
satisfaction, a collection of miniature geometric shapes just ordered via the Internet.

He spoke to us on the insights and independence gained from Montessori education,  
the beauty of mathematics and his outlook on life inspired by Buddhism.

From Concrete to Abstraction
Most people appear apprehensive about abstractions, but Henk Barendregt recalls with 
fondness his first encounter with a materialized abstraction: having to learn to work the zip 
dressing frame. Demonstrating the zipper on his cardigan, he revels ‘isn’t this beautiful, two 
pieces of cloth to be joined via the zipper, and should a piece of cloth get caught, we have a 
perfect control of error.’ He recollects reading an article by Annemarie Moorman some years 
earlier and thanks her for pointing out so clearly that the control of error only works when 
the child has the ability to recognize the error, and thus acquire a new insight. The error acts 
like a guide, so that the child knows how to be heading in the right direction. By that token, 
material and the developing mind go hand in hand. His own mastery of the zip was 
sensational. Before, his mother had to help him get dressed. ‘I can still see myself standing 
there, little arms outstretched, waiting. Now I was capable of doing it myself, and it dawned 
upon me “great, school will make me independent.”’

His cousin always argued that dressing activities should be offered in context, as the 
degree of abstraction would be too great for children; she promoted using a doll. Barendregt 
counters with ‘working with a doll will lead to play, whereas you are supposed to focus on 
and master the task in hand. Work is a moment of utter concentration, leading to the essence 
of understanding.’ He knows that most people will try to question the validity of the dressing 
frames. ‘They’ll say the frames do not match the exact movements of getting dressed in real 
life,’ but he would like to turn the tables on these criticasters by drawing a parallel with 
hypnosis glasses. ‘When you wear those, reality is overturned: your right hand suddenly 



appears to your left, and if you want to grab it you’ll miss. But only after an hour or so our 
brain is capable to retranslate the images into a new reality. Our brain is an amazing 
instrument. Dealing with the abstraction of a dressing frame is truly not that difficult.’

The connection with mathematics is easily made, being made up of abstractions, and 
the absolute right and wrong. ‘Maria Montessori made many choices where the material can 
only be right or wrong. As soon as you have experienced that sensation, you are capable of 
doing things whose outcome is not so black or white. That first experience of truth will give 
you a wonderful sense of stability; it leads to self­confidence and for these are things I am 
still grateful.’

Balance
The importance of sensorial development Barendregt immediately relates to Buddhism. ‘It is 
so important to be able to meditate, to truly connect with your senses, a source of strength in 
times of adversity. If your only strength is rooted in concepts, your basis in life is fragile, and 
you can easily lose your footing.’ He agrees that the development of the senses helps 
children get to know their environment, and that the development of the mathematical mind 
occurs not only through the material but through everything on offer. Not only do the 
children learn to see the world better, they also find a sure footing, a balance, or equilibrium. 
‘It could very well be the definitive basis. Our consciousness is made up of oscillating 
flashes; we have to create our consciousness through our neurons, and these flash and 
transmit. We have some one hundred billion (1011) neurons with which we have to create 
something stable. That is partly achieved by how our body feels, our thoughts, our feelings. 
Our bodies are all sensorial, and feelings can either be pleasant or unpleasant. Finding a 
balance is at the basis of life, feelings of safety and security. Developing the fine motor sense 
also helps. I remember tracing the flower petals, and then colouring them. Mario Montessori 
once told me that many people criticize this activity, claiming it does nothing for creativity, 
failing to realize that it is intended to refine the motor sense for writing, rather than 
creativity. Writing is such a delicate movement and so crucial in the development of the 
hand. 

Rituals
Annemarie Moorman observes ‘you are not interested only in arithmetic and math, but in the 
integral aspects of Montessori. You enjoyed the work because it was predictable. You were 
offered a ritual.’ Barendregt nods, ‘this is demonstrated beautifully in the book The Little  
Prince where it reads “il faut des rites.” We need rituals. As the Fox says to the Little Prince 
“It would have been better to come back at the same time of the day, For instance, if you 
come at four in the afternoon, when three o'clock strikes I shall begin to feel happy. The 
closer our time approaches, the happier I shall feel. … But if you show up at any odd time, 
I'll never know when to start dressing my hearth for you...” And I think that looking forward 
to a presentation creates the same expectation.’

‘I can also remember having to learn the adjective; our teacher would ask me “go and 
fetch me the chain.” And I would come back with it, and she’d say “no, not this one.” Only 
after having gone through this about ten times, she would say “yes that is the one I want.” 
And should that chain be blue, she would say, “Yes, I wanted the blue chain.” That gives you 



a feeling of the importance of the word blue. We all loved it. I particularly enjoyed this as a 
ritual, a game. In this instance, the form had overtaken content, but the understanding did 
come at a later stage.’

The Permanence of Mathematics & Buddhism
‘I gained an understanding from Montessori materials which was permanent. If 
understanding is only partially correct, then you need to sharpen and deepen it. A rectangle 
you can hold up in four different ways, and insert in four different ways. If it had not been 
for the knob, you could also have inserted it upside down. All those different ways to put the 
rectangle back into his “cot.” These are things seen, felt, understood and remembered 
[misschien: loved, in 'plaats' van 'remembered'? Met een knipoog naar het liedje 'feel me, 
kiss me, love me'.].’

He pulls from the shelf his book The Lambda Calculus, its Syntax and Semantics and 
reads out the dedication: ‘To my mother, who gave birth to me and showed me the use of 
mindfulness; and to Maria Montessori who taught me with her teaching and introduced me 
to the experience of truth.’ 

Barendregt considers mathematics to be much wider than numbers and form, 
something strongly realized by Montessori. ‘She understood the essence of mathematics and 
was capable of expressing that through the materials. Some of the Montessori materials were 
pure bliss, such as the cylinder blocks, and the bead material representing decimal numbers. 
At home my father had taught me the algorithm of adding numbers. I could do it, bud did not 
understand. The golden material showed me in an instant the meaning of the algorithm, and 
that it was correct.’ 

Montessori understood the essence of mathematics

‘The control of error is a wonderful aspect, especially for mathematics because it is such an 
objective science—unlike language. MathInderdaad een uitnodigend lied.
Youtube kon dit zo voortoveren.
ematics is more essential, also to life. It is permanent, and conceptual, because it is a human 
invention.”’ He draws a chart (inspired by the deeper Buddhist Teaching) to quickly 
illustrate this point.

Temporary Permanent
Absolute Body/mind Nirvana
Conventional/conceptual Dress Mathematics

‘Mathematics is permanent: the circle existed before we came into the world; the trinity was 
there, before life. A dress is a conceptual notion, subject to changes in fashion. Body and 
mind are absolute. Similarly, a feeling of skin irritation, an itch, is absolute. The smell of a 
rose, a sensation, is absolute. Whether you use the word smell, perfume, or odour to describe 



the sensation is purely a convention. And yet the content of that notion is crucial to our lives
—which is why our senses are so important—they are the gateway to making contact with 
the absolute world. Mathematics offers some sort of hold, for it is permanent. Finding a 
balance within your body and mind offers more safety and security. Yet our bodies and 
minds grow old, and we die. Nirvana is unchangeable; whether you are young or old, it is not 
connected to yourself. In order to attain Nirvana we need to temporarily disconnect from 
ourselves. It is the empty background in which we percieve
consciousness as a process of fluctuating forms.’

‘There are so many aspects of Montessori that I can relate to Buddhism: the rituals, 
the abstractions, the materialized abstractions (a brilliant term, by the way), mental 
development, concentration and discipline. Sila, samadhi, pañña—discipline, concentration 
and insight & wisdom—all connected. Once you have experienced that, you will further 
develop discipline with the aid of your insight and concentration. This, in turn, will lead 
again to deeper concentration and greater insight.’

‘It builds your sila– mental discipline that prevents you from daydreaming, the 
mindless talk from which there seems no escape—we all know it. An interference. Perfectly 
enjoyable on the odd occasion, but it is not the real thing for we are not fully aware. And, 
ideally, we must strive for complete awareness for then our suffering diminishes. If we are 
unaware, we identify with things, things that are changeable: if you hold on to illusions, you 
are buying a sure connection to suffering.’ 

‘My first introduction to Buddhism happened at the Montessori Lyceum (secondary 
school): in our first lesson, my Dutch teacher held up something, and asked what it was. It 
was so unmistakably a piece of chalk that no one dared answer. He then threw the piece 
against the heating and hundreds of little slivers flew about. He asked: “what is it now?” This 
intriguing question made me curious: it turned out to be connected to Zen Buddhism. When I 
was a post­doc in California, I met some Zen monks and took meditation classes with them, 
and to my delight rediscovered the mat. This is my world, no one will disturb me here.’

When I took to meditation, I rediscovered the Montessori Mat

The child loves silence in 
itself; however, there is 
something to add: that silence 
disposes the soul of the 
immobile being to something 
special, in other words silence 
does not leave us as we were 
before. This something 
special is certainly not an 
acquisition of culture because 
complete inhibition is an 
external state, but it acts upon 
an internal state. All thinkers 
and mystics are said to have 
sought silence because it 
predisposes to the interior 
attitude of meditation. As a 



beautiful environment with 
light, colour, perfume can 
have an influence on poetical 
inspiration, so silence gives 
us above all the surprise of 
possessing within us 
something which we did not 
know we had, spirituality, and 
the little child tends to feel 
this interior life, because he is 
by excellence the interior 
being. No doubt the child who 
has experienced it is no 
longer the same child, but a 
soul expecting something. 
Maria Montessori

More Abstractions
Barendregt points out that initially language is perhaps even more abstract than mathematics. 
For instance, the letter L is an ultimate abstraction—far more than the number 3. ‘The L is 
just a token. The way Montessori has concretized abstractions is brilliant, she has made the 
abstraction familiar. Look at a notion like “Thursday”—so complex, yet most of us are able 
to grasp it. In that light we should be able to do better at mathematics, but we fear 
abstractions. Abstraction removes the idea. We try to fill the void with ideas; if we abstract 
we can no longer perceive the idea, a frightening prospect. We cling to comforting concepts. 
Zen Buddhism will try and overturn our preconceived ideas and disrupt our traditional way 
of thinking. I see fear of abstraction as fear of  emptiness.To abstract literally means “to pull 
away,” a threatening experience. That is why people are afraid of reductionism, a big 
mistake. Reductionism is beautiful: all of our science is based on it. First you examine the 
smaller parts to gain a better understanding of the whole. Montessori is not afraid to 
introduce abstractions to very young children. I think she is an absolute genius to have 
understood this. 

Falling Standards
Barendregt is concerned at the falling standards in Dutch education. ‘A colleague of mine 
has researched the Maths levels of Dutch students at age 17, and found them to be more or 
less comparable to the exit levels of elementary school students in the state of California.’ 
He acknowledges that social and presentation skills are indispensable, certainly in today’s 
society, but cannot suffer gladly the drop in academic standards. ‘Our society says it needs 
highly trained people, and in order to achieve that standards are lowered to the point where 
95% of secondary school students leave school with a diploma. It is like a government that 
decides to print money, when there is none left. It leads to gigantic inflation.’ And with some 
frustration, Barendregt adds: ‘politicians aInderdaad een uitnodigend lied.
Youtube kon dit zo voortoveren.
re rigid, and they allow the dumbing down of today’s generations. Tailoring education to 
your average student, standardizing the level across the board, does a disservice to all 
students, regardless.’

With realistic Maths being widely embraced, there has been a lot of pressure on 



Dutch Montessori schools to follow in the footsteps of traditional schools. Barendregt had 
been very concerned at this development, but relieved that Montessorians were finally 
standing their ground. He dismisses realistic maths off hand, arguing that it basically trains 
linguistic skills—‘you have to wade through a sea of words before you can understand the 
object of the exercise.’

Cosmic Wonder
‘Some time ago I watched a film on the importance of volcanoes and lava streams. If it 
weren’t for volcanoes, erosion would cause the entire world to become as flat as our own 
Low Countries, and at 100 meters below sea level into the bargain. Thanks to the eruptions 
of volcanoes and the sliding of plates beneath each other, land gets elevated: that’s why we 
are still around. Amazingly, there is a bacteria which lives many metres under the seabed, 
feeding on whatever waste manages to penetrate. Its metabolism is very slow, and it 
therefore takes the bacteria one thousand(!) years to replicate. 

‘These bacteria will survive comet collisions and atomic wars. I find it very touching 
that such a small organism needs one thousand years to replicate itself. I am also very 
touched by the fact that our Sun, who can only  create elements up to iron. Our bodies, 
however, also need zinc. And this essential element is blown over from the stars. Supernovae 
that implode into a black hole produce so much dust containing zinc that they can provide us 
with this vital element. The saying ‘we are made of stardust’ is undeniably truthful. I like to 
think Montessori would have enjoyed that: she was filled with such a sense of wonder.’

Peace
‘I do not only admire Maria Montessori for the depth of her intellectual accomplishments, 
but also her political agenda is fascinating. To create a better world through education. If you 
raise discontented people, you create room for politicians with distorted ideas that can build 
on those sentiments of discontent.’

‘We can accept a child’s occasional tantrum, it may still be relatively harmless and 
innocent, but thwarted adult behaviour can lead to warfare, something very guilty—and I 
regard it basically as the covering of our fears of the great void.’

‘We are attached to worldly goods and ideas. If you can let go, life is less painful. In 
Buddhism, there is no God to give us a particular goal, we have to find one for ourselves, 
“let’s lead a peaceful life.” It is a formidable task to be at peace with yourself, others and the 
universe: to let go, not to be in charge, in the realization that all our lives we have been 
trained to rule and dominate. Living peacefully and happily with that thought leads us away 
from war. 

We need suffering to decondition, and to engage in meditation. This is best done in a 
clearly defined context, for instance in a monastery, a completely prepared environment. 
Every time you meet your ego, it throws a spanner in the works, and you need to go back and 
repeat—until one is beyond self. 

Montessori has given us a firm basis for peace. Lao Tse, the ancient Chinese 
philosopher and mystic, says, “Rule a large kingdom, like frying small fish.” Be mindful in 
all you do. I find that a very Montessorian idea.’

Joke Verheul


